
95

Presentación  
Encuentros multiespecie. 

Sobre las relaciones entre animales humanos y no humanos

Pensar las relaciones entre animales humanos y no humanos constituye una 
tarea ineludible tanto para los saberes como para las prácticas. La crisis ecológica 
contemporánea, la extinción masiva de especies, la industrialización de la vida 
animal y las transformaciones en nuestra comprensión de la sintiencia y la agencia 
de otros vivientes han puesto en evidencia la insuficiencia de los marcos conceptuales 
heredados del humanismo moderno. El presente dossier, Encuentros multiespecie, 
responde a esta urgencia al reunir siete contribuciones que, desde perspectivas 
disciplinares diversas -filosofía, estudios literarios, bioética, feminismo, estudios 
críticos del turismo, ética animal y teoría poscolonial-, interrogan las fronteras 
ontológicas, epistemológicas y políticas que han sostenido la separación entre lo 
humano y lo animal.

La apuesta por la pluralidad de acercamientos no es meramente metodológica; 
responde a la convicción de que la cuestión animal excede cualquier aproximación 
unidisciplinar. Como han señalado pensadoras y pensadores fundamentales en 
este campo de estudio -Jacques Derrida, Donna Haraway, Vinciane Despret-, la 
animalidad no es un objeto de estudio delimitado, sino un lugar de cuestionamiento 
que desestabiliza las categorías mismas desde las cuales pretendemos abordarla. Por 
ello, este dossier presenta diversas voces que se interpelan, se complementan y, en 
ocasiones, se tensionan mutuamente.

Dos contribuciones del dossier se sitúan en el corazón de la tradición filosófica 
occidental para interrogar sus fundamentos sacrificiales. Xicoténcatl Servin Lira, en 
“Carnofalogocentrismo: la estructura sacrificial de la ética occidental”, recupera 
la potencia crítica del concepto derridiano para mostrar cómo la violencia contra 
los animales no constituye un residuo arcaico ni una práctica marginal, sino el 
fundamento mismo de la subjetividad soberana occidental. La lectura cruzada de 
Nietzsche y Derrida permite iluminar los mecanismos mediante los cuales el sacrificio 
animal ha operado como condición de posibilidad del sujeto ético-político moderno.

Por su parte, Armando Villegas Contreras, en “Las fábulas, la política, los 
animales… y Derrida”, examina el dispositivo retórico de la fábula como lugar 
donde se anudan la literatura, el pensamiento político y la animalidad. Su análisis 
revela cómo los animales han funcionado en el discurso filosófico-político no como 
presencias, sino como figuras al servicio de la alegoría del poder soberano, quedando 
paradójicamente invisibilizados en el mismo gesto que los convoca.

Las prácticas artísticas y literarias ofrecen territorios privilegiados para imaginar 
relaciones interespecies que excedan la lógica de la dominación. Birgit Kaiser, en “Pas 
de deux de Argelia: Hélène Cixous y Adel Abdessemed, sobrevivir con leones”, analiza 
la colaboración entre la escritora y el artista visual como un ejercicio de memoria y 
reparación que articula la violencia colonial con la erradicación ecológica. La figura 
del león -emblema argelino- permite explorar las superposiciones entre el “corte de 
la separación” colonial y la fractura ontológica entre especies, abriendo la posibilidad 
de lo que Kaiser denomina una “eco-logía de la voz” donde resuenan los ecos de otros 
-humanos y no humanos- borrados por la historia.



Kári Driscoll, en “’Tipos impredecibles de nosotros’: Julio Cortázar y la imaginación 
zoopoética”, propone una lectura del célebre cuento “Axolotl” como paradigma de la 
escritura zoopoética. La metamorfosis humano-animal que estructura el relato no se 
interpreta como un simple recurso fantástico, sino como una operación que revela la 
naturaleza textual de la literatura misma. Siguiendo a Haraway, Driscoll conceptualiza 
a los ajolotes como “nudos materiales-semióticos” en los que se cruzan naturaleza, 
cultura y significación.

Leticia Flores Farfán, en “Cuando el feminismo y el animalismo se encuentran”, 
articula las convergencias entre la crítica feminista y los estudios animales, mostrando 
las conexiones estructurales entre el especismo, el sexismo y otras formas de opresión. 
Su ensayo no se limita, sin embargo, a la denuncia de las violencias compartidas, 
sino que avanza hacia una propuesta constructiva: la configuración de comunidades 
multiespecie basadas en la hospitalidad, el cuidado y la cocreación de mundos 
comunes. La recuperación de las propuestas epistemológicas de Vinciane Despret 
-la agencia animal relacional y las metodologías encarnadas- ofrece herramientas 
para reconocer a los animales como co-constructores del conocimiento, superando 
tanto la victimización como las soluciones simplistas.

Las dos contribuciones restantes desplazan la reflexión hacia dominios prácticos 
específicos: el comercio de fauna silvestre y el turismo. Susana Cruz-Aguilar y Ángeles 
Cancino-Rodezno, en “La mercantilización de los animales silvestres”, sostienen 
que el comercio de fauna -legal e ilegal- constituye una manifestación de violencia 
especista incompatible con cualquier ética animal consistente. Su análisis vincula 
la instrumentalización de los animales silvestres con procesos más amplios de 
destrucción ecológica: pérdida de hábitat, crisis de biomasa y lo que denominan 
“aniquilación biológica”. La conclusión es contundente: la regulación legal resulta 
éticamente cuestionable cuando no cuestiona el paradigma mismo que reduce a los 
individuos animales a objetos de intercambio.

Gino Jafet Quintero Venegas, en “Bioética extendida y estudios críticos del 
turismo”, propone un marco teórico que integra la reflexión bioética con los 
estudios críticos del turismo desde una perspectiva poshumanista. Su argumento 
central es que el turismo, habitualmente analizado desde enfoques económicos o 
socioculturales, debe comprenderse también como una práctica moral y ecológica 
que transforma las relaciones entre humanos, animales y ecosistemas. La distinción 
entre una bioética antropocéntrica y otra no antropocéntrica permite articular lo que 
el autor denomina una “bioética extendida”, capaz de incluir todas las formas de vida.

Los siete textos reunidos en este dossier comparten, más allá de sus diferencias 
metodológicas y disciplinares, una premisa fundamental: la necesidad de desmontar 
el excepcionalismo humano que ha estructurado el pensamiento occidental. Ya sea 
a través de la deconstrucción filosófica, el análisis de las prácticas artísticas, la crítica 
feminista o la reflexión bioética, todos convergen en señalar que las fronteras entre 
lo humano y lo animal son construcciones históricas que han legitimado formas de 
violencia y dominación.

Pero el dossier no se agota en la crítica. Cada contribución ensaya, a su modo, 
formas alternativas de relación, pensamiento y escritura: la eco-logía de la voz, la 
zoopoética, la hospitalidad multiespecie, la bioética extendida. Estos conceptos no 

96



constituyen soluciones definitivas, sino herramientas para imaginar otros modos de 
habitar el mundo con los demás vivientes. En tiempos de extinción masiva y colapso 
ecológico, esta imaginación no es un lujo intelectual, sino una urgencia política y 
existencial.

Invitamos a las y los lectores a recorrer estos textos no como contribuciones 
aisladas, sino como fragmentos de una conversación más amplia que atraviesa 
fronteras disciplinares, geográficas y, sobre todo, ontológicas. En ese diálogo, quizá 
podamos vislumbrar lo que Donna Haraway ha llamado “hacer parientes” (making 
kin): la tarea de tejer alianzas improbables con otros seres en un mundo dañado pero 
aún habitable.

Leticia Flores Farfán

97


	Índice principal
	_Hlk184296273

