
Esta obra está bajo una Licencia Creative Common Atribución-NoComercial-SinDerivadas 4.0 Internacional.

49

Azur Revista Centroamericana de Filosofía

VOL. 7, No. 14, Enero-Junio, 2026, 49-58

ISSN 2215-6089

Arnaldo José Medina  
Más allá de la lucha: cooperación y sociabilidad en el 

camino de la evolución y el progreso humano 

RESUMEN
El propósito principal de este artículo es situar a la anarquía más 
allá de una simple ideología, empleando un enfoque científico 
que destaque su carácter estructural y evolutivo. Para lograrlo, 
me baso en la teoría evolutiva de Piotr Kropotkin, quien, en 
su investigación, busca, no rebatir, sino más bien, aportar a la 
interpretación darwinista predominante de la supervivencia, 
basada en la premisa de: “el más fuerte prevalece”.

Mientras Darwin, en su obra sostiene que el conflicto entre 
individuos favorece la evolución, Kropotkin argumenta que 
el individualismo en realidad obstaculiza el desarrollo de una 
nueva realidad social. En su lugar, propone que la cooperación y 
el “Apoyo mutuo” entre los individuos constituyen el verdadero 
motor de la evolución, lo cual respalda mediante un estudio 
biológico y antropológico de comunidades en las que, debido 
a su contexto geográfico, la cooperación ha prevalecido sobre 
el conflicto. En esta perspectiva, el anarquismo adquiere un 
carácter científico que lo fundamenta en el anarcocomunismo 
como una forma natural de organización humana.

Palabras Claves: Darwin, Kropotkin, evolución, social, 
cooperación, lucha.

Abstract: The main objective of this article is to position 
anarchism beyond a mere ideology, using a scientific approach 
that highlights its structural and evolutionary nature. To achieve 
this, I rely on the evolutionary theory of Piotr Kropotkin, who, in 
his research, seeks not to refute but to contribute to the dominant 
Darwinian interpretation of survival, based on the premise of 
"survival of the fittest."

While Darwin, in his work, argues that conflict between individuals 
favors evolution, Kropotkin contends that individualism actually 
hinders the development of a new social reality. Instead, he 
proposes that cooperation and "Mutual Aid" between individuals 
are the true driving forces of evolution, which he supports through 

Autor/ Author 

Arnaldo José Medina 
Universidad Nacional Autónoma 
de Honduras 
 
Ciudad: Tegucigalpa, Honduras 
 
ORCID ID: 0009-0000-
0489-7458 
Correo: arnaldo.
medina@unah.hn 
 
Recibido: 09/12/2024 
Aprobado: 17/08/2025 
Publicado: 06/01/2026

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/.
https://orcid.org/000-003-2467-2349
https://orcid.org/0009-0000-0489-7458
https://orcid.org/0009-0000-0489-7458
mailto:arnaldo.medina%40unah.hn?subject=
mailto:arnaldo.medina%40unah.hn?subject=


50
Arnaldo José Medina 

a biological and anthropological study of communities where, due to their geographical 
context, cooperation has prevailed over conflict. From this perspective, anarchism 
acquires a scientific character that grounds it in anarcho-communism as a natural form 
of human organization.

Key words: Darwin, Kropotkin, evolution, social, cooperation, struggle.

1.	 Introducción

La evolución es un concepto fundamental en biología y ha sido objeto de debates 
y transformaciones desde sus primeras formulaciones. A lo largo de la historia, 
pensadores como Lamarck, Darwin, Spencer, Malthus, Huxley y Kropotkin han 
contribuido a la comprensión del proceso evolutivo, cada uno desde perspectivas 
que han desafiado y enriquecido las ideas previas y de igual forma han sido criticadas. 
Es aquí donde se dará una visualización a una parte de ellas.

Dando inicio con el primer esbozo coherente como formulación sistemática de la 
evolución, aunque con una visión teleológica, está sentará la base para ser aceptada 
asimismo como para ser cuestionada más adelante.

2.	 El canon biológico

La evolución, más que un concepto biológico, se ha postrado en la esfera de la 
teoría como un paradigma interpretativo que se presenta como herramienta para la 
comprensión de la naturaleza humana y la organización social. Antes de la formulación 
darwiniana, una serie de pensadores establecieron lo que llamaremos un -canon 
biológico- que sentó las bases para el debate posterior. Esta sección se dedicará a 
examinar las rupturas y las ideas claves que moldearon el pensamiento evolutivo: 
desde la primera formulación sistemática de Lamarck, con su visión teleológica, 
hasta la radical y arremetedora postura mecanicista de Darwin. La revisión de este 
-canon- no es meramente histórico, sino que es un mapeo donde se intenta trazar los 
principios biológicos de la época, especialmente nociones como el de la -lucha por 
la existencia- que fueron extrapolados (y a menudo distorsionados) hacia el ámbito 
de las ciencias sociales.

1.1.	 Lamarck y la primera ruptura

Al hablar de evolución en cuanto al movimiento de la especie por la línea 
transitoria de la historia, es pertinente respetar el canon ya establecido por los 
diferentes hombres que, gracias a sus vastas investigaciones en el campo, han 
guiado de la mano a la biología para ella ser considerada una herramienta eficaz en 
la aprehensión del individuo en su desarrollo en el entorno.

Será a Jean. B. Lamarck el primero en -formular- una teoría coherente a la 
evolución, centrada en lo que se entiende como la adaptación al medio. Explica 
Lamarck en su obra que los seres vivos cambiaban su anatomía por el uso o desuso 
de órganos y transmitían esos cambios a sus descendientes. (Lamarck, 1986).

Azur Revista Centroamericana de Filosofía

VOL. 7, No. 14, Enero-Junio, 2026, 49-58

ISSN 2215-6089



51
Más allá de la lucha

En palabras simples, la evolución para Lamarck ocurre porque los organismos 
responden a las presiones ambientales cambiando físicamente a lo largo de su vida, y estos 
cambios se pasan a la descendencia. En este esbozo evolutivo en cuanto a teoría, se nota 
de primera mano la influencia teleológica en el pensamiento de Lamarck, ya que él creía 
que los seres vivos no solo cambiaban debido a la adaptación al entorno, sino que estos 
cambios seguían una finalidad o propósito inherente a la naturaleza. Según Abbagnano 
(1987), la teleología es la parte de la filosofía natural que explica los fines de las cosas. En 
el lamarckismo, se refiere a la idea de que los procesos naturales ocurren con un fin o 
propósito determinado, en este caso, un impulso hacia la mejora y perfeccionamiento de 
los organismos. Lamarck sostenía que la naturaleza tiene una “tendencia interna” que lleva 
a los organismos a un proceso de perfeccionamiento constante. Esta idea es teleológica 
porque implica que los seres vivos tienen un propósito interno de adaptación y mejora a 
medida que interactúan con su entorno. Para Lamarck, los organismos no evolucionan 
de manera aleatoria o por azar, sino que están guiados por una fuerza interna que los 
dirige hacia formas más complejas y adaptadas al entorno. Cuando Lamarck afirma que los 
cambios adquiridos durante la vida de un organismo se transmiten a sus descendientes, 
también sugiere que la evolución sigue un camino determinado hacia la mejora continua.

1.2.	 Limitaciones del lamarckismo

Las ideas evolutivas de Lamarck fueron duramente criticadas por Georges Cuvier 
(1769-1832), quien desarrolló las bases de la paleontología y la anatomía comparada. 
Cuvier sostenía que los seres vivos eran un “sistema único y cerrado” en el que todas 
las partes estaban interconectadas y no podían cambiar sin que las demás también lo 
hicieran. Según Cuvier, cualquier cambio en una parte del organismo requeriría una 
modificación simultánea en las demás, lo que hacía improbable la transformación de 
una especie en otra, contradiciendo directamente la idea de Lamarck de evolución 
gradual hacia la perfección, derrocando de esta manera el teleologismo de su 
formulación biológica. (Quintero, 2016).

3.	 La revolución Darwiniana

Charles Darwin (1809-1882), fue un hombre de ciencia, de observación empírica, 
que basó su método como herramienta eficaz en su formulación. Ya habiendo apartado 
del camino al teleologismo lamarckiano, es ahora donde el giro evolutivo apunta a una 
percepción mecanicista del mundo. Darwin se da cuenta de que el rumbo evolutivo 
de las especies no se rige por las decisiones de un creador supremo, como entre líneas 
lo quería hacer ver Lamarck, llamando al cambio genético, -perfección-. Es entonces 
cuando Darwin sienta las bases de lo que conocemos como -selección natural-.

2.1.	 Principio de subsistencia

Darwin encuentra el camino a este enfoque mecanicista de la realidad que se 
trataba de comprender, mediante la lectura de Thomas Malthus (1766-1834), un 
erudito economista brítanico, en su ensayo El Principio de la Población.

Azur Revista Centroamericana de Filosofía

VOL. 7, No. 14, Enero-Junio, 2026, 49-58

ISSN 2215-6089



52
Arnaldo José Medina 

Malthus define el camino del individuo bajo un problema poblacional que será 
el que esclarecerá su devenir, y dice: “[...] los hombres solo pueden multiplicarse en 
proporción de los medios de subsistencia.” (Malthus, 1846, 23). Darwin, ante la idea 
malthusiana, encontró una clave para comprender cómo las variaciones individuales 
dentro de una especie podían determinar qué individuos sobrevivían y se reproducían. 
Para Darwin, esta idea malthusiana se tradujo en un mecanismo fundamental de la 
evolución teniendo en cuenta el factor real y duro de los recursos que se encuentran 
en el entorno y que son limitados. Asimismo, prosigue Malthus (1846, 5) que, “[...] 
esta población creciendo rápidamente y en progresión geométrica, bien pronto se 
impondría límites a ella misma.”

Esta presión demográfica en relación con los recursos limitados, Darwin la 
traduce en una competencia que favorece a los individuos -más adaptados-, y solo los 
que logren sobrevivir podrán transmitir sus características a la siguiente generación. 
De aquí parte lo que conocemos como selección natural y de esta se desglosa la lucha 
por la existencia.

2.2.	 De la biología a la sociología: La expansión del darwinismo a 
lo social

La teoría evolutiva no tardó en ser trasladada del ámbito biológico al social, 
generando lo que se conoce como darwinismo social. La facilidad de esta extrapolación 
se debe a que la biología y las ciencias sociales comparten un conjunto de conceptos 
claves, tales como organismos, estructuras, células, sistemas, diversidad, ciclo, regulación 
y jerarquía, utilizados para describir al individuo y su relación con el entorno. El instinto 
es natural y lo natural en el hombre es lo social. Nuestro punto de partida en la 
carrera evolutiva comienza en el juego de la sociedad. Esta transposición conceptual 
se hizo evidente con Herbert Spencer (1820-1903) quien, influenciado por Darwin y 
Malthus, se convirtió en el principal exponente del darwinismo social. Spencer adopta 
el concepto de -la supervivencia del más apto- no solo como mecanismo biológico, 
sino como la única vía de progreso humano y social. Para él, la sociedad evoluciona 
de manera incremental desde la homogeneidad incoherente hacia la heterogeneidad 
coherente, esto lo llevó a generalizar principios biológicos como la complejización 
estructural y la interdependencia funcional, aplicándolos a las sociedades humanas. 
(Espina, 2005, 177). Con esto, sienta las bases de lo que se vendría a conocer como 
darwinismo social, que por resultado casi demoníaco y por desviaciones en procesos 
hermenéuticos, se desglosan en dos de sus crías: el capitalismo y el racismo.

Tomando el significado de la categoría donde -el más apto prevalece- como 
una carrera para el individuo por sobre su otro, se encuentra el escenario de la más 
sangrienta lucha por la existencia que la historia podrá narrar. Ya no es el instinto de 
sobrevivir quien mueve al ser, es ahora el deseo de acumular quien define sus acciones.

Esta mutación del darwinismo llegaría a tener varios detractores en el futuro 
(habrá que tener en cuenta que nunca fue intención de Spencer esos desenlaces, o 
eso esperemos) pero varios académicos tacharon al darwinismo social como la piedra 
angular para respaldar al nazismo y a muchos movimientos racistas posteriores a ese. 
Como señala Espina (2005, 176), “[...] para Von Mises, el nazismo no es más que una 

Azur Revista Centroamericana de Filosofía

VOL. 7, No. 14, Enero-Junio, 2026, 49-58

ISSN 2215-6089



53
Más allá de la lucha

burda distorsión de la teoría de Darwin, que extrapola la idea de competencia física 
entre especies a la de guerra entre razas humanas y naciones.”

4.	 Kropotkin: El eslabón en-cubierto

Piotr Kropotkin (1842-1921). Geografo y anarquista. Ante la magnífica investigación 
de años de trabajo de Darwin, Kropotkin en ningún momento piensa en refutar y 
desmantelar toda esta fórmula sistemática evolutiva; al contrario, lo que intenta 
es descubrir ese factor que los naturalistas ignoran u obvian. Descentraliza su idea 
evolutiva de la de Darwin y varios naturalistas, donde la lucha por la existencia se 
encuentra como la variable para dictaminar el resultado de la ecuación. En términos 
analógicos lo que intenta el ruso no es más que despejar esta ecuación para hacer 
entendida la variable olvidada, el apoyo mutuo. Es por ello que su obra está bajo el 
nombre de: El Apoyo Mutuo. Un factor de la evolución (2006). Esta obra posicionaría 
el nombre de Kropotkin como uno de los teóricos más importantes y a su vez, con 
el paso del tiempo, de los más olvidados.

Kropotkin va a plantear que la sociabilidad y la cooperación son elementos 
centrales en el desarrollo de las especies, posicionándolos como mecanismos 
más importantes, para la supervivencia, que la competencia pura. A diferencia del 
darwinismo, que enfatiza la lucha por la existencia, Kropotkin argumenta que las 
especies más sociables tienen mayores probabilidades de adaptarse y prosperar. Este 
enfoque no es solo una crítica al darwinismo meramente biológico, sino que de igual 
forma lanza la flecha a Spencer con su darwinismo social y a Thomas Huxley, ferviente 
defensor de la teoría darwinista y la lucha por la vida.

“¿Quiénes son más aptos, aquellos que constantemente luchan entre sí o, por 
el contrario, aquellos que se apoyan mutuamente?” (Kropotkin, 2016, 34). Con esta 
interrogante, Kropotkin encierra lo que a su ideal concierne una profunda reflexión sobre 
la naturaleza de la evolución y los principios que rigen la supervivencia y el progreso. En 
este momento plantea no solo desafiar el paradigma dominante del darwinismo social, 
que exalta la competencia como el motor del desarrollo, sino que también introduce una 
alternativa fundamentada en la cooperación como principio evolutivo.

Como se menciona anteriormente, Kropotkin, con su teoría, no intenta demeritar 
a Darwin, sino más bien añadirle peso a la cooperatividad en el proceso evolutivo. A 
quien sí critica de manera un tanto ruda y directa es a Thomas Huxley (1825-1895) con 
su intento de arremeter con la idea socialista de su época, y con su artículo publicado 
en mismas instancias La Lucha por la existencia humana (1888).

Cabe recordar que el principio del apoyo mutuo en el pensamiento de Kropotkin 
no es simplemente un ideal ético o una excepción a las leyes de la lucha por la 
supervivencia (fortalecidas por Huxley); es, según él, un hecho científico que opera 
como un factor evolutivo tan legítimo como la lucha por la existencia. Hay que leer 
entre líneas en el prólogo de la primera edición de El Apoyo Mutuo, donde se entiende 
que el individualismo radical, en el sentido de la guerra de todos contra todos, es una 
distorsión de la realidad de la naturaleza y de la humanidad. Kropotkin se esfuerza 
por fundamentar este principio en la biología, rechazando interpretaciones idealistas 
o espiritualistas que lo reduzcan a una exigencia moral o a un imperativo categórico.

Azur Revista Centroamericana de Filosofía

VOL. 7, No. 14, Enero-Junio, 2026, 49-58

ISSN 2215-6089



54
Arnaldo José Medina 

Kropotkin se posiciona con rudeza y templanza, con confianza en su coherencia 
con un materialismo mecanicista y un naturalismo antiteleológico, que constituyen 
la base filosófica del pensamiento de Kropotkin. Para él, aceptar el apoyo mutuo 
como un mero postulado ético implicaría renunciar al marco científico que estructura 
su visión del mundo (su Weltanschauung: cosmovisión), un marco que armoniza sus 
ideas filosóficas, biológicas y socio-políticas. Este esfuerzo refleja la influencia del 
espíritu de la época, donde la ciencia y el naturalismo ofrecían herramientas clave 
para desafiar las explicaciones religiosas o idealistas de la naturaleza y la sociedad.

Con esto, entrega al anarquismo una base científica y sólida y, sobre todo, una 
alternativa al darwinismo social de la época y al pensamiento competitivo dominante, 
resultado de reduccionismos a las lecturas malthusianas como a la selección natural 
darwiniana deviniendo en capitalismo feroz y segregación de clases.

4.1.	 Un principio complementario contra la lucha por la existencia

Teniendo un poco más claro el camino y al haber explicado el ideal del ruso, es 
entonces cuando es plausible arremeter y desafiar la concepción huxleyana de la 
lucha por la vida, al vincularla con la teoría hobbesiana de un estado de naturaleza 
caracterizado por una guerra perpetua de todos contra todos (Quintero, 2016). 
Según Kropotkin, esta visión, que encuentra eco en el darwinismo social y en las 
interpretaciones de Huxley, se basa en premisas que la etnología moderna ha 
desmentido. En particular, critica la suposición de que los primeros seres humanos 
vivieron aislados en pequeñas familias nómadas, afirmando que esta perspectiva no 
refleja la realidad de las primeras etapas de la humanidad (Kropotkin, 2016).

En consonancia con los estudios de lo que plantea Engels en su obra Dialéctica 
de la Naturaleza (compendio de artículos de 1886), Kropotkin argumenta que la familia 
no fue la unidad primitiva de organización social, sino un desarrollo posterior en 
la evolución social. En sus inicios, el ser humano habría vivido en grandes grupos 
o comunidades, similares a los rebaños observados en ciertos mamíferos sociales 
actuales. Ante ello, subraya que la sociabilidad, y no el aislamiento competitivo, fue 
un factor crucial en la evolución humana.

Incluso, al recurrir al propio Darwin, Kropotkin señala que los primeros homínidos 
no descendieron de especies solitarias y agresivas como el orangután o el gorila, 
sino de simios menos fuertes, pero más sociables, como el chimpancé. Este dato 
explicado de manera detallada en el capítulo II de la obra de El Apoyo Mutuo, y 
su instrucción, se ve demostrada y respaldada por observaciones antropológicas 
y prehistóricas obtenidas de fuentes contemporáneas para su época, y refuerza 
su tesis: la cooperación y la vida en comunidad fueron elementos centrales en el 
desarrollo de las primeras sociedades humanas.

La posición de Kropotkin no sólo refuta las nociones competitivas como 
fundamento de la organización humana, sino que sitúa la sociabilidad y la cooperación 
como características esenciales en la evolución, contrarrestando las interpretaciones 
darwinistas que se enfrascan exclusivamente en la lucha por la supervivencia. Este 
enfoque antropológico refuerza su propuesta de que la ayuda mutua, más que la 
competencia, es el verdadero motor de la evolución social y biológica. Donde Darwin 

Azur Revista Centroamericana de Filosofía

VOL. 7, No. 14, Enero-Junio, 2026, 49-58

ISSN 2215-6089



55
Más allá de la lucha

sitúa la unidad de supervivencia solamente en el «individuo», Kropotkin añade a ello que la 
alteridad es ley natural en la subsistencia mayoritaria entre especies: «individuo + el otro».

5.	 La muerte del estado de naturaleza hobbesiano

Kropotkin va a criticar la vigencia de la concepción hobbesiana del ser humano 
como naturalmente violento, mostrando cómo ciertos autores del siglo XIX 
reinterpretaron el darwinismo para reforzar dicha idea. El ácrata ruso advierte que, 
aunque la ciencia ha avanzado desde Hobbes y Rousseau, aún existen pensadores que 
retoman sus planteamientos en son de escrituras sagradas bajo una falsa apariencia 
científica. Nos señala Kropotkin (2016, 115) “[...] armados no tanto de las ideas de 
Darwin como de su terminología, se han aprovechado de esta última para predicar 
en favor de las opiniones de Hobbes sobre el hombre primitivo”, hay un deslumbre en 
esta dialéctica teórica, dando a entender que la aplicación hobbesiana es insostenible 
en esta línea trazada de progreso y cooperación. Uno de los teóricos que son los 
estandartes de llevar estas tesis (falaces para Kropotkin) es Huxley. Kropotkin, hace 
hincapié a una de las conferencias que este último dicta en el año de 1888 donde 
afirma y cita el ruso: “[...] presentó a los hombres primitivos como a tigres o leones 
desprovistos de toda clase de concepciones sociales, que no se detenían ante nada en 
la lucha por la existencia y cuya vida entera transcurría en una -libre lucha continua-.” 
(Kropotkin, 2016, 115)

Es aquí cuando Kropotkin se lanza ahora contra los modernos contractualistas 
y critica que la filosofía de Hobbes, con su concepto de la -guerra de todos contra 
todos-, aún encuentra eco en ciertos círculos que intentan darle un barniz científico 
mediante la adopción del lenguaje y las ideas de Darwin. Empero, hemos de señalar 
que estas lecturas son reductivas y carecen de un fundamento real en la evidencia 
biológica y antropológica. Huxley, líder de esta escuela, es criticado por presentar una 
imagen del ser humano primitivo como un ser esencialmente competitivo y violento, 
ignorando completamente las manifestaciones de sociabilidad y cooperación que 
también forman parte de la naturaleza humana, animalizando por completo y sin 
dejar la opción de vislumbrar el progreso bajo raciocinio social e intelectual que el 
individuo puede desarrollar.

Kropotkin va a contrastar esta visión con su propio enfoque, en el cual la 
cooperación y la ayuda mutua se presentan como fuerzas fundamentales, tanto en 
la evolución biológica como en el desarrollo social.

6.	 La Comuna

Kropotkin ve en las comunas un reflejo de sus ideas, principalmente porque 
-sucedieron-, es la historia escrita que lo muestra como evidencia a la organización 
social y a la cooperación como fuerzas esenciales en la evolución humana.

Hay que destacar que esta forma de unión no solo fue producto de una necesidad 
práctica. Este principio territorial implica que la unidad y la solidaridad no surgieron 
de un contrato abstracto, sino de la necesidad de vivir y trabajar juntos dentro de 
un territorio compartido, lo que facilita la cooperación mutua, permitiendo que los 

Azur Revista Centroamericana de Filosofía

VOL. 7, No. 14, Enero-Junio, 2026, 49-58

ISSN 2215-6089



56
Arnaldo José Medina 

individuos no se disolvieran en grupos aislados o en familias separadas sin vínculos, 
lo que habría podido conducir a la fragmentación social.

Entonces una nueva forma de unión, fundada en el principio territorial -la comuna 
aldeana- fue creada por el genio social del hombre. Esta institución, a su vez, sirvió 
para unir a los hombres durante muchos siglos, dándoles la posibilidad de desarrollar 
sus instituciones sociales y ayudándolos a atravesar los períodos más sombríos de la 
historia sin desintegrarse en conglomerados de familias e individuos a quienes nada 
ligaba entre sí (Kropotkin, 2016, 198).

Lo interesante de la reflexión de Kropotkin es que, mientras muchos teóricos 
contemporáneos como Hobbes o incluso algunos darwinistas sociales veían la 
naturaleza humana como esencialmente competitiva o individualista, Kropotkin 
asume la batuta, como científico, de que la solidaridad y la cooperación son igualmente 
inherentes al ser humano. En lugar de una visión de los hombres como seres solitarios 
en constante lucha, Piotr plantea que la verdadera fuerza de la humanidad radica en 
su capacidad para unirse en comunidades cohesionadas, como la comuna aldeana, 
para hacer frente a los desafíos.

La institución de la comuna aldeana no sólo ejemplifica esta tesis, sino que 
atestigua y refuerza que la unión y la solidaridad son un mero ideal ético o utópico, 
por el contrario, se trata de un mecanismo de supervivencia social probado 
históricamente. Al vivir y trabajar juntos en un territorio compartido, los individuos 
evitan la fragmentación social y desarrollan instituciones sociales que se postran en 
la resiliencia. Por lo tanto, Kropotkin sitúa la cooperación y el apoyo mutuo como 
el elemento crucial de la organización humana que permite la supervivencia de la 
especie a largo plazo, contradiciendo el estado de naturaleza hobbesiano y la visión 
individualista del darwinismo social.

7.	 Conclusión: La concatenación evolutiva de la ciencia, la 
cooperación y el progreso

Los extremos se tocan, reza un viejo dicho del saber popular. La evolución, 
tanto en su dimensión biológica como social, ha estado marcada por un principio 
fundamental: la cooperación. Como ya vimos, esta idea, que ha sido defendida por 
Kropotkin, sostiene que, en el marco de la evolución de las especies, la solidaridad y 
la ayuda mutua han jugado un papel crucial en la supervivencia y el desarrollo de los 
seres vivos. Situándonos en el contexto, la ciencia, al abordar la evolución desde una 
perspectiva materialista y científica, ha dado base a una visión del progreso humano 
que no se limita a la competencia y el conflicto, como sugiere el darwinismo social, 
sino que encuentra en la cooperación el motor del avance y la cohesión social.

Desde el punto de vista totalmente biológico, la teoría de la evolución de 
Kropotkin, y en parte la de Darwin, nos muestra cómo las especies, incluidas las 
humanas, han prosperado, no solo a través de la lucha por la existencia, sino también 
gracias a la colaboración entre individuos. La “ayuda mutua”, propuesta por Piotr, 
establece que en muchas especies animales, la cooperación es un factor esencial para 
su progreso. Este principio, aunque contrasta con las interpretaciones de la selección 
natural basadas únicamente en el conflicto, está respaldado por observaciones 

Azur Revista Centroamericana de Filosofía

VOL. 7, No. 14, Enero-Junio, 2026, 49-58

ISSN 2215-6089



57
Más allá de la lucha

científicas que tanto Darwin como Kropotkin describen en sus obras. Según 
Kropotkin, la competencia puede ser una fuerza importante, pero la cooperación es 
igualmente vital para el bienestar y la estabilidad de los grupos sociales. De hecho 
Kropotkin llega a argumentar que la competencia no solo es un factor secundario, 
sino que la ayuda mutua es el mecanismo que supera y elimina la necesidad de la 
lucha constante:

Por fortuna, la competencia no es la regla general ni en el mundo animal ni en la humanidad. 
Se limita, entre los animales, a períodos excepcionales, y la selección natural suele encontrar 
otros terrenos más propicios para su actividad. La ayuda y el apoyo mutuos crean mejores 
condiciones para la selección progresiva por medio de la eliminación de la competencia. 
(Kropotkin, 2016, 109).

La cooperación, como principio evolutivo, se extiende más allá del ámbito 
biológico hacia las estructuras sociales humanas. A través de la historia, las sociedades 
humanas han demostrado que los modelos más eficaces de organización son aquellos 
que fomentan la solidaridad y el apoyo mutuo, y no la dominación o el conflicto 
constante (lo vimos en las comunas aldeanas). De las comunidades basadas en la 
cooperación, como las comunas medievales descritas por Kropotkin, se puede decir 
lo siguiente: “Las comunas medievales habían tratado de liberar a los campesinos; 
pero sus guerras contra los feudales, poco a poco, se convirtieron, como se ha dicho 
antes, en guerras por liberar más a la ciudad misma del poder de los feudales que por 
liberar a los campesinos”. (Kropotkin, 2016, 266)

Lo anterior, ofrece el ejemplo de cómo las relaciones horizontales pueden generar 
estabilidad y progreso, en lugar de las jerarquías autoritarias que, a menudo, generan 
desigualdad y fricción social y una dialéctica en acción para contrarrestar en la praxis 
la opresión que siembra la competitividad.

Por otra parte, la ciencia es entendida no sólo como una acumulación de 
conocimientos, sino como un proceso evolutivo de descubrimiento y cooperación 
intelectual. El avance científico ha sido, históricamente, un esfuerzo colectivo, en el 
que la colaboración entre investigadores, la transmisión del conocimiento y el trabajo 
en equipo han permitido la creación de nuevos descubrimientos. Este principio 
cooperativo, tanto en la biología como en la ciencia, demuestra que el progreso no 
es un proceso aislado o individualista, sino que está íntimamente vinculado con la 
colaboración y el intercambio de ideas.

La visión de un progreso científico y social basado en la cooperación y no en la 
competencia es central para el concepto de comunismo libertario defendido por 
Kropotkin. Si bien la ciencia ha logrado grandes avances a través de la competencia, la 
mayor parte de esos avances han sido posibles gracias a la cooperación entre científicos, 
la acumulación del conocimiento compartido y la mejora continua de las ideas previas.

Es aquí donde, al unir las principales nociones intelectuales que han hecho posible 
el desarrollo y estructura del escrito, se nos permitió entender cómo las teorías 
sobre la evolución no solo explican el cambio biológico, sino que también tienen 
implicaciones profundas en las concepciones sociales y políticas. En un contexto 
contemporáneo, estas obras seguirán siendo relevantes, especialmente al confrontar 

Azur Revista Centroamericana de Filosofía

VOL. 7, No. 14, Enero-Junio, 2026, 49-58

ISSN 2215-6089



58
Arnaldo José Medina 

las ideologías que defienden la competencia feroz como base del progreso humano, 
ofreciendo una visión que resalta la importancia de la cooperación para un desarrollo 
social y biológico más equitativo y sostenible.

Referencias

Abbagnano, N. (1987). Diccionario de filosofía. Fondo de Cultura Económica.

Espina, Á. (2005). Presentación. El darwinismo social: de Spencer a Bagehot. Reis. Revista Española de 
Investigaciones Sociológicas.

Kropotkin, P. A. (2016). El apoyo mutuo : un factor de evolución (L. Orsetti, Trans.). Pepitas de calabaza.

Lamarck, J. B. (1986). Filosofía Zoológica. Alta Fulla.

Malthus, T. R. (1846). Ensayo. Sobre el pirncipio de la población. (Vol. Libro Primero). Universidad de 
Madrid.

Quintero, A. (2016). El darwinismo: Una visión kropotkiana. Universitat de Barcelona.

Para citar este artículo:

Medina, Arnaldo José. (2026). Más allá de la lucha: cooperación y sociabilidad en el camino de la 
evolución y el progreso humano. En Azur. Revista Centroamericana de Filosofía. Vol. 7 (14), enero-
junio 2026: 47-56. Accesible en: https://azurrevista.com/wp-content/uploads/2026/01/Mas-alla-de-la-
lucha_cooperacion-y-sociabilidad-en-el-camino-de-la-evolucion-y-el-progreso-humano.pdf

 

Azur Revista Centroamericana de Filosofía

VOL. 7, No. 14, Enero-Junio, 2026, 49-58

ISSN 2215-6089

https://azurrevista.com/wp-content/uploads/2026/01/Mas-alla-de-la-lucha_cooperacion-y-sociabilidad-e
https://azurrevista.com/wp-content/uploads/2026/01/Mas-alla-de-la-lucha_cooperacion-y-sociabilidad-e

	Índice principal

