
198
Jonathan Pimentel Chacón 

Azur Revista Centroamericana de Filosofía

VOL. 7, No. 13, Julio-Diciembre, 2025, 198-210

ISSN 2215-6089

RESUMEN
Se presenta una discusión de la postura abolicionista defendida 
por el filósofo estadounidense Gary L. Francione. El punto 
de vista adoptado por el abolicionismo privilegia la simetría 
metafísica entre humanos y no humanos. A propósito de ello, 
mantiene que la sintiencia, la cual incluye una noción robusta 
de agencia y personalidad, es la característica fundamental 
que permite postular la simetría. Si se admite tal punto de 
partida, se siguen una serie de implicaciones en cuyo corolario 
se encuentra la idea según la cual cualquier uso de los animales 
constituye una acción moralmente reprobable que debería ser 
sancionada, legal y políticamente. En vista de la organización 
humana del mundo, dice el abolicionista, para muchos posibles 
sintientes resulta mejor no venir a la existencia.

Palabras Claves:  Gary L. Francione, agencialidad, 
abolicionismo, animales.

Abstract: A discusión of the abolitionist position defended by 
the American philosopher Gary L. Francione is presented. The 
view adopted by abolitionism privileges metaphysical symmetry 
between humans and non-humans. In this regard, he maintains 
that sentience, which includes a robust notion of agency and 
personality, is the fundamental characteristic that allows 
symmetry to be postulated. If such a starting point is accepted, 
a series of implications follow, the corollary of which is the idea 
that any use of animals constitutes a morally reprehensible action 
that should be legally and politically sanctioned. In the view of the 
human organization of the world, says the abolitionist, for many 
would-be sentients it is better not to come into existence.

Key words: Gary L. Francione, agency, abolitionism, animals.

1.	 Introducción

	 Francione (2009), (Francione & Charlton, 2015), 
(Francione & Charlton, 2017) ha presentado una defensa de una 

Jonathan Pimentel Chacón  
Abolicionismo, personalización y agencia

Autor/ Author 

Jonathan Pimentel Chacón 
Universidad Nacional 
 
ORCID ID: 0000-0003-
4107-7656 
Correo: jonathan.
pimentel.chacon@una.cr 
Recibido: 02/04/2025 
Aprobado: 28/05/2025 
Publicado: 08/07/2025

https://orcid.org/000-003-2467-2349
mailto:https://orcid.org/0000-0003-4107-7656?subject=
mailto:https://orcid.org/0000-0003-4107-7656?subject=
mailto:jonathan.pimentel.chacon%40una.cr?subject=
mailto:jonathan.pimentel.chacon%40una.cr?subject=


199
Abolicionismo, personalización y agencia

Azur Revista Centroamericana de Filosofía

VOL. 7, No. 13, Julio-Diciembre, 2025, 198-210

ISSN 2215-6089

posición filosófica orientada a la personalización diferenciada de los animales no 
humanos1. El planteamiento incluye una evaluación de los antecedentes metafísicos 
de las relaciones entre humanos y animales y una explicación acerca de lo que significa 
considerar a los animales como personas. Uno de los propósitos fundamentales de 
su discusión es recusar todo uso (y trato en un sentido que precisaremos) de los 
animales no humanos. La personalización de los animales implica la abolición de una 
comprensión del animal que garantiza a los seres humanos acceso soberano2 a sus 
vidas. Además, ofrece una nueva caracterización, como parte de sus efectos, de las 
notas asociadas al concepto persona. En este artículo me concentraré en discutir 
tres aspectos de las tesis contenidas, principalmente, en el libro titulado Animals as 
Persons (2009)3. En primer lugar, explicaré el postulado que vincula el uso y el trato 
de los animales. Luego, caracterizaré los compromisos metafísicos que informan la 
filosofía abolicionista. Por último, ofreceré una evaluación de la afirmación según la 
cual “los animales son personas” aunque ello sea de un modo peculiar. A partir de 
todo esto, introduzco criterios básicos para discutir las implicaciones que posee, en 
este contexto de personalización, la noción de agencialidad animal.

Conviene decir desde ahora que considerar a los animales como personas 
surge al interior de un cuestionamiento fundamental, a saber, ¿es admisible moral y 
lógicamente la consideración de los animales como propiedad? De la respuesta que 
se ofrezca a la anterior pregunta vendrán consecuencias de diverso tipo (jurídico, 
político, ético, etc.). Para responder, como lo hace Francione, que los animales son 
personas, han tenido que ser descartados otros planteamientos de la cuestión de 
fondo como el de la asimetría metafísica suplementada por la bondad donada a 
otros sintientes. Es decir, en lugar de la disyuntiva entre propiedad y persona pudo 
haber sido planteado que los animales no humanos pueden ser tratados ya como 
compañero4, ya como sintientes y agentes protegidos por leyes, pero no en tanto 
personas5. Reservar la personalidad solo a los animales humanos es una forma de 
prolongar la peculiaridad de estos entre las otras “creaturas”.

El filósofo estadounidense estima que el único planteamiento que merece 
ser considerado -y nosotros tendremos que explicar sus motivaciones- debe ser 
sintetizado con su pregunta inicial. Desde luego que el abolicionismo presupone 
una noción robusta de agencia en cuyo origen están unos determinados intereses- 
que será destacada. Es posible afirmar que el concepto de sintiencia empleado por 
el abolicionista supone o envía a lo que aquí se denomina agencialidad animal6. Es 
importante hacer notar que la agencialidad incorpora en nuestro acercamiento 
a los animales no humanos la necesidad de revisar nuestra concepción recibida 
acerca de los movimientos animales y su relación con la libertad y el determinismo. 
Correlativamente, es distintivo de la crítica de Francione asumir que existen animal 
interests (intereses animales) independientes de los seres humanos, los cuales pueden 
ser comprendidos con adecuación ya que ellos tendrían, en grados no despreciables, 
rasgos semejantes a los intereses típicamente humanos. Poseer intereses no implica, 
desde luego, que ellos puedan o deban ser satisfechos. No obstante, sí afirma que 
los animales tienen una idea de sí mismos en cuanto agentes al interior de un mundo 
en el que encuentran objetos de deseo y repulsión, posibilidades y obstáculos. Por 
mínimos que sean sus intereses, ellos son inseparables de una vida mental compleja. 



200
Jonathan Pimentel Chacón 

Pues bien, los intereses animales, sean estos los que sean, los distinguen de las cosas 
(things) sin importar si ellas son máquinas divinas o máquinas humanas. Con esto en 
consideración, se abre la cuestión respecto de cuáles deben ser nuestras obligaciones 
morales, compromisos legales y políticos hacia los intereses animales considerados en 
sí mismos y no en cuanto ellos pueden ser atribuidos a una mercancía o propiedad. En 
virtud de que los animales poseen intereses, resulta indispensable, según Francione, 
la postura abolicionista. Es posible distinguir niveles al interior de la noción interés 
para enfatizar su importancia en esta perspectiva. Cuando se afirma que los animales 
poseen intereses, se realiza una descripción de su perfil psicológico en el que destaca 
su orientación conativa. Este sería el nivel más complejo y decisivo en lo que respecta a 
los intereses. Otros niveles estarán supeditados a este y, además, poseen importancia 
solo en un contexto en el que el interés fundamental es satisfecho. Debe notarse 
que los comportamientos autodestructivos resultan, en este ámbito de explicación, 
anómalos, pero no contradictorios con una teoría del interés.

2.	 Abolicionismo

El abolicionismo ha de entenderse como una disputa contra el criterio según 
el cual nuestra relación con otros animales debería consistir, si se adoptase una 
posición “humanitaria”, en impedir que se cometan “crueldades innecesarias” y en 
revisar algunos de nuestros prejuicios hacia ellos mientras conservamos nuestra 
hegemonía y uso, como recomienda, entre otros, Scruton (1996, 8). Esta posición 
es rechazada puesto que de ella se deriva el permiso moral de disponer de los 
no humanos como objetos o propiedad. El argumento de Scruton, que podemos 
denominar propuesta de bienestar tenue hacia los animales, da continuidad a la 
tesis según la cual las obligaciones morales requieren simetría metafísica. Por eso, 
el abolicionismo de Francione contiene una defensa de la simetría metafísica entre 
humanos y no humanos que puede ser sintetizada en las siguientes proposiciones: 
a) existe simetría cuando admitimos que el no humano posee nuestras mismas 
cualidades ontológicas (entre las cuales la más importante y, por ello fundamental, 
es la sintiencia); b) La simetría metafísica descarta -dado lo estipulado en 1- que 
cualesquiera diferencias contingentes (su caracterización admite polémica) puedan 
disminuir la cualidad ontológica del otro; c) por lo tanto, para que se afirme la simetría 
metafísica no es necesario que todos quienes ocupan un mismo ámbito ontológico 
expresen capacidades semejantes (= no es necesario que poseamos lenguaje o 
realicemos desarrollos técnicos para ser metafísicamente simétricos); c) la simetría 
metafísica es, en este contexto, una posición minimalista con respecto a las marcas 
que alguien debe contener para ser nuestro otro. Se descartan, consecuentemente, 
diferenciaciones basadas en notas peculiares. Cabe decir que tales notas no están 
necesariamente clausuradas para los sintientes que, en un momento determinado, 
son observados. Denominemos a la posibilidad del desarrollo de tales habilidades 
posibilidad de despliegue. Ya sea que ocurra o no el despliegue, ello no puede ser 
considerado como criterio para establecer una escala de valor de los vivientes. La 
simetría abolicionista toma como criterio de medida el punto común más básico 
puesto que este es el que nos exige una consideración particular de otros vivientes.

Azur Revista Centroamericana de Filosofía

VOL. 7, No. 13, Julio-Diciembre, 2025, 198-210

ISSN 2215-6089



201
Abolicionismo, personalización y agencia

La noción cualidad ontológica posee en la filosofía de Francione un sentido 
fundamental. La cualidad común que permite la simetría entre humanos y no 
humanos es la sintiencia. Una vez que se admite, dadas ciertas pruebas, que otro 
viviente es sintiente entonces, consecuentemente, se afirma la simetría metafísica. 
Como ella posee una fundamentación minimalista, defiende que cualesquiera otras 
características son contingentes con respecto a la sintiencia. Ella es suficiente para 
garantizar nuestra equipolencia con una variedad de no humanos. De modo que las 
capacidades de ciertos vivientes (por ejemplo, el discurso, la moralidad, la filosofía) 
no son cualidades fundamentales desde una perspectiva moral. Así, siempre que se 
predique sintiencia de un viviente se introduce obligación moral. Una metafísica rival, 
como la de Scruton, defiende que debido a la gran cantidad de diferencias -entre 
las que sobresalen las carencias mentales7- que nos distinguen de otros animales 
no poseemos justificación filosófica para fundamentar simetría. En esta metafísica 
existe una taxonomía de cualidades en la que la sintiencia se ubica en el nivel básico 
mientras que en el nivel superior se encuentran aquellas de las que se presupone 
carecen los otros animales (imaginación, musicalidad, humor, etc.).

En forma abreviada, la posición de Scruton apunta a que el estatuto moral y legal 
de un viviente se deriva de que sea capaz de exhibir las más sofisticadas capacidades 
humanas y no las más básicas. El abolicionismo rechaza esta posición proponiendo, 
como se ha señalado, que al admitir la sintiencia como característica fundamental 
de la simetría deben ser descartados, como criterios de diferenciación jerárquica, 
otros comportamientos o aptitudes. En esta posición no está implicada la idea de 
que no existan, en efecto, diferencias ostensibles, solo que de su constatación no 
se obtienen justificaciones de dominio o aniquilación. Dadas tales diferencias, lo 
que corresponde es una estricta protección de los radicalmente distintos y, para 
seguir a la letra a Francione, esto incluye una oposición definitiva a cualquier tipo de 
“trato humanitario” de los animales. Dicho trato, afirma el filósofo, es uno más de 
los medios gracias a los cuales se garantiza la explotación eficiente de los animales. El 
abolicionismo se distingue de la welfarist theory (teoría del bienestar) por su rechazo 
del “derecho al uso” puesto que este implica una posición filosóficamente inadmisible, 
a saber, que los humanos pueden disponer, a partir de sus necesidades y deseos, de 
los animales. La noción de uso remite, para Francione, al aprovechamiento basado en 
la presunción de superioridad. Existe, asimismo, una vinculación decisiva entre uso 
y trato. La primera noción está relacionada con fines (el fin del animal es ser usado 
por los humanos) y la segunda con la manera cómo se lleva a los animales a cumplir 
su fin. La consecución de fines admite una variedad de formas de trato. El trato 
que procura el bienestar animal mantiene, según esta perspectiva, que el fin de los 
animales está asociado intrínsecamente con los fines humanos. La plena realización 
de la potencia animal requeriría, en cualquier caso, de una relación de uso. Cuando, 
entonces, se defiende nuestro uso de los animales, se afirma una disposición natural 
(al uso) que debe ser moral y políticamente regulada. La correspondencia entre uso 
y trato tiene como base común una idea central, a saber, que el animal es aquel tipo 
de viviente que no se pertenece a sí mismo, sino que su existencia -habida cuenta 
de sus disimilitudes con respecto a los humanos- carece de interés intrínseco o, lo 
que es igual, que el no humano no es sujeto de una vida. Carente de razón, el animal 

Azur Revista Centroamericana de Filosofía

VOL. 7, No. 13, Julio-Diciembre, 2025, 198-210

ISSN 2215-6089



202
Jonathan Pimentel Chacón 

carecería de sí mismo.
Sintiencia
Desde el punto de vista etológico la sintiencia, en los vertebrados, puede ser 

descrita como una cualidad robusta puesto que incluye la interacción voluntaria con 
entornos al interior de los cuales son realizadas, reiteradamente, una multiplicidad de 
acciones intencionales (lato sensu). Ahora bien, la investigación con invertebrados amplia 
la comprensión de sintiencia puesto que cuando se postulan como criterios de sintiencia 
la nocicepción, la respuesta a opioides y analgésicos, comportamiento y aprendizaje, 
cambios fisiológicos, consciencia y autoconsciencia, resulta que en estudios recientes8 
se ha mostrado que ciertos invertebrados satisfacen algunos de los criterios anteriores 
(las investigaciones omiten estudiar, vale decir, la expresión de consciencia) en especial 
la capacidad de aprender para evitar el dolor9 o, para usar el lenguaje de Francione, 
de prolongar su vida. Si consideramos este nivel primario como el fundamental para 
nuestra comprensión de sintiencia, entonces el abolicionismo incluiría, en su noción 
de animal, a ciertos invertebrados. De ser así, el propósito de Francione es impedir 
el uso humano de una cantidad enorme de no humanos. Las diferencias de carácter 
mental son irrelevantes cuando se trata de la pregunta acerca de si podemos usar 
animales. Resulta claro, ahora, que el abolicionismo plantea la necesidad de derogar la 
jerarquización metafísica que hace moralmente válido y políticamente efectivo el uso 
de los animales, sea cual su estatuto cognitivo.

El argumento central de Francione es que resulta por completo suficiente la 
sintiencia para invalidar todo criterio jerarquizador. Según este punto de vista, 
concierne a la filosofía persuadirnos de la convicción según la cual la diferencia de 
capacidades mentales, en lugar de garantizar la exclusión de los no humanos de nuestro 
ámbito moral, debería ser el punto de partida de la abolición. En última instancia, el 
abolicionismo requiere de un conjunto de decisiones humanas que permitan: el cese 
de la producción de animales domésticos y la no interferencia en la vida de “[…] los no 
humanos no domesticados” (2009, 13). Desde un punto de vista moral puede decirse 
que, debido a la posibilidad de decidir qué hacer con respecto a los animales, la única 
respuesta moralmente virtuosa es el abolicionismo. Los no humanos que pueden ser 
considerados sintientes están a expensas de lo que hagan o no hagan los humanos con 
ellos. Sin embargo, también entre los humanos ocurre esta situación. Piénsese en la 
condición de los infantes, ciertos enfermos e individuos “deshabilitados” por variados 
motivos. En buena medida “la comunidad moral humana” presupone diferencias 
fundamentales entre sus miembros. Por ello, ser objeto de consideración moral -y de 
instituciones políticas- no requiere de la exhibición de capacidades sino de una decisión 
acerca del estatuto de uno u otro viviente. De ahí que resulte decisivo determinar cuáles 
son los criterios válidos para decidir quiénes son, tanto como nosotros, inusables. 
Conviene introducir ahora un caso presentado por Francione que clarifica lo que para 
él significa ser considerado metafísicamente simétrico:

Consideremos un humano que padece amnesia global transitoria, en este estado la persona 
solo posee un sentido de sí misma en el presente, sin recuerdos del pasado e ideas del futuro. 
Esta es más o menos la idea que Bentham tenía de las mentes no humanas – como ancladas en 
un continuo presente. ¿Podríamos concluir que un humano con este tipo de amnesia no quiere 

Azur Revista Centroamericana de Filosofía

VOL. 7, No. 13, Julio-Diciembre, 2025, 198-210

ISSN 2215-6089



203
Abolicionismo, personalización y agencia

continuar existiendo porque su mente es diferente a la de los humanos normales, que pueden 
recordar el pasado y anticipar el futuro más allá del presente? Seguro que no. (2009, 10).

Querer seguir existiendo -el aspecto conativo que ya se ha destacado- es lo que 
vincula de manera definitiva a humanos y no humanos. Esta característica es basal 
porque remite, de modo directo, a una noción de uno mismo (subjective awareness) en 
la que está implicada la voluntad (y la posible agencia asociada) de seguir existiendo. 
Según la explicación de Francione, carecer de un sentido complejo de la temporalidad 
-en la que se aúnan pasado y presente- y, en consecuencia, de una disminución de 
identidad personal, no posee los méritos para suponer que un viviente no quiere 
continuar su existencia. Los humanos y los no humanos siempre que puedan 
reportar satisfactoriamente que están al tanto de su vida debemos suponer que 
desean, en grados semejantes, persistir, aunque ella supone hacerlo dentro de un 
bucle. Podríamos formular este planteamiento de una manera tal que permita la 
inclusión de una especificación, a saber, lo que pretende Francione es salvaguardar 
(deontológicamente) a los no humanos de ser medios para los humanos. Por eso, sitúa 
la simetría en la voluntad de persistir sin ser usado. Tal es la premisa central que debe 
mantenerse en mente; tanto el amnésico como el no humano pertenecen al mismo 
tipo metafísico que los “humanos normales” debido a que son sintientes. Desde luego 
que no es irrelevante introducir la posibilidad de que por su padecimiento el amnésico 
no desee prolongar su vida. En tal caso -u otros semejantes-, tampoco podría exigirse 
la obligatoriedad de existir. Esto es así debido a que la noción de interés contiene 
la asunción según la cual la vida es, para no humanos y humanos, deseable. Cuando 
llegue a no serlo, en virtud de que cada sintiente es titular de su vida, puede desistir de 
su existencia puesto que cualesquiera intereses que posea son inviables o precarios.

La imposibilidad de desistir debilitaría el alcance conativo de la noción de interés. 
La defensa humana del suicidio (Hume, 1987 [1777]) es congruente con el tipo de 
inclinación hacia la propia vida que postula Francione, puesto que incluye la posibilidad 
de realizar una ponderación en el que la persistencia resulte indeseable. Esta sería 
una de las culminaciones del poder que sobre sí mismos que poseen los sintientes. 
El poder al que se hace referencia es, antes que todo, aquel que permite trascender 
-que no suspender- el ámbito de las inclinaciones y presiones físicas al colocarlas en 
un horizonte que podemos denominar la propia vida.

3.	 Persona

Supuesta la simetría metafísica, y basada ella en la común sintiencia, 
Francione solicita, además de obligaciones morales, ampliaciones conceptuales. 
En consecuencia, ya que los animales no son cosas (sino metafísicamente iguales) 
resulta necesario caracterizar de nuevo la noción de persona a partir de la cualidad 
de la sintiencia. Desde tal perspectiva, a la cual el filósofo denomina “principio de 
consideración equitativa” (2009, 44), el concepto persona debe ser ampliado. En 
especial, en el caso de la persona moral, ella no debe, para ser considerada tal, ser 
capaz de justificar sus acciones ante otros seres racionales u ofrecer actos recíprocos. 
Se admite, en cambio, la pertinencia del concepto persona física en cuanto este hace 

Azur Revista Centroamericana de Filosofía

VOL. 7, No. 13, Julio-Diciembre, 2025, 198-210

ISSN 2215-6089



204
Jonathan Pimentel Chacón 

referencia a la aparición fenoménica de la personal moral. Con esto se pretende 
modificar la definición boeciana según la cual: “persona se dice propiamente de una 
substancia individual de naturaleza racional” por otra según la cual persona se dice 
propiamente de un cuerpo sintiente. La transformación del no humano en persona 
desplaza la concepción de los moralistas según la cual la persona moral es aquella 
que despliega un grado elevado de buenas acciones hacia otros. Cabe señalar aquí 
una precisión relevante. Según Francione:

Si los animales son personas, tal cosa no significa que sean personas humanas; tampoco 
significa que debemos tratar los animales de la misma manera en la que tratamos a los humanos 
o que debamos extender a los animales ninguno de los derechos legales que están reservados 
para humanos competentes. Además, esto significa que los animales tengan ningún tipo de 
garantía de una vida libre de sufrimiento; o que debamos proteger a los animales de daño 
causado por otros animales en lo salvaje o de lesiones accidentales producidas por humanos. 
Incluso no nos priva de elegir los intereses humanos por encima de los animales en situaciones 
de conflicto genuino (2009, 62).

La utilidad normativa del concepto persona animal es que permite satisfacer 
el principio de simetría metafísica y obligación moral en un sentido amplio, pero 
con posibles excepciones, en especial legales. El caso de estas excepciones no 
es fundamental desde el punto de vista metafísico, puesto que para Francione la 
“elección entre salvar a un animal o un humano que están dentro de una casa en 
llamas” es arbitraria y los casos de conflicto genuino parecen ser de escasa ocurrencia. 
No se sigue, pues, de una diferencia en el valor intrínseco el hecho de que en ciertas 
ocasiones se elija preservar la vida de una persona humana en lugar de una persona 
animal sino de efectivos contextos de emergencia. La personalización aquí propuesta 
es, desde un punto de vista psicológico, cercana al altruismo pues se trata de una 
disposición consciente por considerar equitativamente a quienes no cuentan con 
los recursos para producir o solicitar relaciones equitativas. Desde el punto de vista 
moral, Francione no presupone o exige reciprocidad entre personas humanas y 
personas animales. De hacerlo, confundiría la simetría metafísica con equivalencia 
de capacidades y no con paridad fundamental. Para un filósofo como Scruton (1996, 
25-26) resulta inadmisible la asignación de personalidad a los animales puesto que 
ello significa afirmar que un viviente puede participar de una comunidad personal sin 
expresar ninguna de las más sofisticadas aptitudes de esa comunidad (la comunidad, 
se advierte, reúne mediante actos de separación, exclusión y prohibición).

Para el abolicionismo, esta objeción es inválida puesto que para adscribir 
personalidad a un no humano basta con demostrar que este posee sintiencia. De 
inmediato, como hemos visto, la ampliación del concepto persona permite que se 
conserven las diferencias sin que ello permita la producción y apropiación de animales 
no humanos. Los ámbitos personales de animales y humanos son claramente distintos 
pero esta diferencia no anula la equidad que consiste en que nadie que sea persona 
pueda ser propiedad y, por lo tanto, sometido a usos. En cuanto personas, los no 
humanos poseen siempre, según esta posición filosófica, el interés de una existencia 
sin sujeciones.

Azur Revista Centroamericana de Filosofía

VOL. 7, No. 13, Julio-Diciembre, 2025, 198-210

ISSN 2215-6089



205
Abolicionismo, personalización y agencia

4.	 Agencialidad

Para permanecer dentro del significado más básico de la sintiencia -aquel que 
podríamos predicar de algunos invertebrados- la agencia de los animales puede ser 
definida como aquellas acciones intencionales que tienen como propósito continuar 
viviendo (manténganse en mente que hemos indicado que la noción de interés debe 
admitir incluso el deseo de no persistir). En el entendido de que el significado de 
seguir viviendo admite múltiples caracterizaciones, seguiré aquella que remite la 
agencia a una acción, que puede repetirse, por la cual se evita, en entornos diversos, 
lo que puede producir daño y se procura el bienestar o placer (en ambos casos 
suponemos una comprensión básica de la vida mental no humana). Esta aproximación 
a la agencialidad está vinculada, como se habrá advertido, con la posición defendida 
por David Hume (1711-1776) acerca de la “racionalidad de las bestias”. Según el joven 
filósofo, autor del Treatise, los animales poseían razón (que aquí entendemos como 
agencialidad) puesto que realizaban acciones tendientes a la autopreservación y para 
evitar el dolor (T. 1.3.16). El argumento humeano resulta importante en este contexto 
porque permite postular que la semejanza de las acciones externas es un criterio 
adecuado para establecer similitudes internas (el vínculo, pues, entre movimientos 
y subjetividad). Es decir, relacionadas con similitudes mentales. La agencialidad, así 
entendida, podría contribuir con la comprensión de las acciones pues ellas estarían 
asociadas, en su nivel más básico, con la autopreservación. De esta manera, al 
declarar que los sintientes poseen agencia decimos que actúan por necesidad y en 
un contexto de parcial libertad. Actuar por necesidad, y con parcial libertad, requiere 
el reconocimiento de patrones constantes: la identificación de consecuencias, la 
influencia de otros agentes en los entornos, paisajes o sociedades en las que se actúa.

En Francione la noción de agencialidad es constitutiva de su idea de intereses 
animales. Sumariamente, concebir a los animales como interesados en ellos mismos 
implica reconocer que están al tanto de sí mismos (self-awareness), del mundo, en 
algún sentido relevante, y que a partir de lo anterior procuran realizar acciones que 
sean conducentes, al menos, a su preservación. Camacho Chacón (2024) afirma 
que la agencialidad y la conciencia son fenómenos biológicos que pertenecen, de 
modos distintos, a la gestión que realizan los animales de sí mismos y, en estricto 
rigor, de su cuerpo con el que podrían tener relaciones (negación del determinismo 
universal) y no solo responder a “instintos”, “leyes” o ecuaciones, todas las cuales 
harían superflua la introducción de cualquier idea de yo (self), agente o sujeto.

El abolicionismo defiende, para hacer referencia a una cuestión vinculada, poseer 
un acceso radical al interés animal puesto que postula que está en el mejor interés 
de los animales domésticos no reproducirse (Francione 2012). En congruencia con la 
forma del antinatalismo de Benatar (2006), el filósofo abolicionista afirma que, para 
los animales domésticos, venir a la existencia constituye un daño. En vista de ello, 
nuestro compromiso debería consistir en evitar la reproducción de estos animales 
hasta que se extingan en el entendido de que sus vidas serán siempre precarizadas. 
Con respecto a los llamados animales domésticos el argumento de Francione consiste 
en enfatizar la incompatibilidad irresoluble entre las características metafísicas 
y psicológicas de estos animales con su consideración y trato como propiedad u 

Azur Revista Centroamericana de Filosofía

VOL. 7, No. 13, Julio-Diciembre, 2025, 198-210

ISSN 2215-6089



206
Jonathan Pimentel Chacón 

“objetos subordinados” a dueños o cuidadores. Esta incompatibilidad, la cual es un 
efecto de la unilateralidad de las acciones humanas, parece ser irresoluble; por lo 
tanto, hace necesario considerar que resulta mejor que no lleguen a la existencia más 
sintientes que serán sometidos y, en consecuencia, no podrán satisfacer sus intereses.

A partir de esto, queda por entero establecido que no hay cabida en la filosofía 
de Francione para teodicea alguna. Dicha posición tiene una importancia peculiar 
puesto que rechaza la racionalidad del mundo que usa y destruye a los animales 
no humanos. Es decir, desde el principio de simetría metafísica llega a la conclusión 
de que el mundo humano es irracional y, desde la perspectiva de los animales, no 
es preferible a la nada. Puede decirse que al ser la sintiencia la cualidad que mejor 
nos permite experimentar el mundo, este resulta insoportable para quienes son 
sistemáticamente tenidos y tratados como objetos.

5.	 Colofón

Es inadmisible, para el abolicionismo, tener como propiedad a un no humano 
que posee simetría metafísica con los humanos. Por lo tanto, siempre que, desde 
el punto de vista moral y jurídico se exprese que “todos los sintientes poseen valor 
intrínseco”, se sigue que debe ser abolido su trato como cosas. La producción de 
animales para el consumo, entretención o compañía de humanos, es igualmente 
reprobable moralmente y, según Francione, debería ser bloqueada legalmente. Para 
los animales así llamados domésticos, el filósofo defiende, según mi evaluación, el 
derecho a no nacer, puesto que, para estos sintientes, venir al mundo implica un 
daño debido a los efectos de los procesos de domesticación, que para Francione 
constituyen un error moral, y que hacen que su vida sea por entero dependiente, 
subordinada y, en último término, usable. El argumento abolicionista, en relación 
con los animales domesticados, consiste en afirmar que al haberlos retirado de 
“lo salvaje” y fabricarlos para nuestro uso están predispuestos para una existencia 
indeseable. En consecuencia, la deontología abolicionista recomienda la esterilización 
(sin consentimiento, desde luego) de los animales domésticos. El supuesto de esta 
conclusión, basada en un razonamiento que privilegia las consecuencias, es que los 
animales domésticos han sido despojados de su naturaleza primigenia, motivo por el 
cual no podrán desplegar o expresar sus notas más particulares, por el cual su posible 
existencia está irremediablemente destinada a recibir un trato igual o cercano al de 
propiedad (cosa).

Los otros animales, vagamente denominados “salvajes”, deberían ser dejados 
solos, empero, como ha demostrado Arévalo10, en una reciente presentación, este 
tipo de distanciamiento resulta poco plausible incluso en contextos denominados 
“áreas protegidas”. Es justificable poner en cuestión que existan, al menos en el 
contexto local, sitios “matriciales” que deberían ser dejados intocados. Estimo que 
una noción arcaica de naturaleza es, al menos desde el punto de vista fenoménico, de 
difícil delimitación. En la medida en que los animales sean domesticados completa o 
parcialmente, entonces su existencia se torna -para ciertos espectadores- indeseable. 
Esto da razón a Francione, aunque ello sea de manera indirecta, debido a que los 
espectadores quisieran “preservar” una zona “salvaje” que les permita -previo 

Azur Revista Centroamericana de Filosofía

VOL. 7, No. 13, Julio-Diciembre, 2025, 198-210

ISSN 2215-6089



207
Abolicionismo, personalización y agencia

traslado en avión- acercarse a lo “primordial”.
La personalización de no humanos propuesta por Francione es admisible si 

concedemos que la sintiencia es la cualidad ontológica necesaria para transferir 
personalidad a una cantidad inmensa de vivientes. Las consecuencias normativas 
de esta transferencia no afectan por igual, según los intereses abolicionistas, a todos 
los sintientes. La taxonomía abolicionista es parcial razón por la cual no está equipada 
para responder a las consecuencias de la sintiencia de los invertebrados y está, por 
el contrario, circunscrita al caso de otros animales (“salvajes” y “domesticados”). Si 
admitimos nuestra simetría metafísica con no humanos, ya sea que los consideremos 
personas o no, es razonable que pretendamos derivar de ello obligaciones tales 
como no producirlos, no comerlos y, en fin, no usarlos. Para llegar a tal conclusión 
es suficiente admitir la relación entre sintiencia y agencia animal, aunque esta última 
no es necesaria para las obligaciones defendidas por Francione.

Desde un punto de vista parsimonioso la metafísica abolicionista puede reclamar 
ser satisfactoria ya que predica simetría entre vivientes que comparten solo una 
cualidad. De esta metafísica, a su vez, obtiene unas exigencias morales, legales y 
políticas cuyo cumplimiento depende de modo exclusivo de los humanos. Son ellos, 
pues, quienes tendrán que llevar a término cualesquiera posturas metafísicas o 
morales -en su articulación- que tienen como objeto a los animales no humanos. 
Desde luego que el abolicionismo introduce una perspectiva filosófica -y política, 
diríamos nosotros- que, al señalar los máximos exigibles, a saber, paridad metafísica 
seguida de un estricto respeto por el carácter autónomo del sintiente no humano, 
plantea la necesidad de revisar algunas de las asunciones que incluso en el plano de 
las discusiones acerca de nuestras obligaciones hacia los animales suelen ser tomadas 
con escasa cautela filosófica. En la presentación de Francione, el abolicionismo no 
requiere más que la sintiencia de animales para postular que resulta obligatorio que 
prodiguemos hacia ellos un trato personal. La sintiencia es suficiente para abolir 
toda sujeción, pero ella introduce otras características sobresalientes que es posible 
agrupar en la noción de agencia. Ella puede ser tenue y, en ocasiones, cesar su 
expresión, pero ello no tiene, según Francione, relevancia con respecto a nuestro 
deber moral. La persona moral no requiere, en ninguna circunstancia y para ser 
considerada como tal, demostrar las capacidades cognitivas demostradas por otras 
personas morales. La deontología abolicionista supedita todos nuestros deberes a 
la sintiencia común, que en su argumento posee un alcance metafísico. Es posible 
postular que el “antinatalismo” de Francione -su oposición, pues, a la reproducción 
de “animales de compañía”- se debe a la convicción según la cual, para los animales 
no humanos, el mundo humano implica siempre crueldad y muerte.

Notas

1 En principio, cabe delimitar nuestra referencia a mamíferos -de una edad promedio de un año- 
pero, como se verá en adelante, la noción de sintiencia puede incluir también a los invertebrados. 
Lo cual introduce dificultades básicas, a saber, cuál es el límite mínimo y máximo en el que la 
sintiencia es significativa como característica de un viviente.

Azur Revista Centroamericana de Filosofía

VOL. 7, No. 13, Julio-Diciembre, 2025, 198-210

ISSN 2215-6089



208
Jonathan Pimentel Chacón 

2 En el coloquio al que se ha hecho referencia en la nota 1, el profesor Diego Armando Soto Morera 
presentó una ponencia sobre la cuestión de la soberanía que conviene ser consultada. El título del 
trabajo es “Zooberanía: Derrida y la cuestión de lo que pueden los animales.” Resulta interesante 
constatar que la perspectiva descrita por Soto Morera (deconstruccionismo) es compatible con 
la crítica de la metafísica realizada por el abolicionismo de Francione.

3 Este libro está dividido en siete capítulos e incluye una guía de referencia de tópicos 
seleccionados. Los primeros tres capítulos presentan los principales argumentos del filósofo 
estadounidense. Los siguientes cuatro capítulos introducen discusiones con otros autores (cap. 4 
y 6) y discusiones acerca de las implicaciones del abolicionismo en la biomedicina y los problemas 
morales (cap. 5 y 7). En su conjunto, el estudio de Francione procura mantener la tensión entre la 
fundamentación filosófica de nuestro trato hacia los animales no humanos y sus consecuencias 
para el ordenamiento del mundo humano en presencia de las otras personas.

4 Planteamiento defendido en tiempo reciente por Christine M. Korsgaard (2018).

5 Según lo que ha propuesto Maneesha Deckha (2021) el estatuto de persona, asignado a los 
animales no humanos, es congruente con al menos dos perspectivas, a saber, la superación de 
una visión religiosa de otros vivientes (los cuales carecerían de alma y por ende estarían fuera 
de la comunidad moral y legal humana) y la asunción del carácter borroso de la separación 
entre especies ofrecida por la evolución e investigaciones en curso. En conformidad con estas -y 
también otras revisiones de la división entre animales y humanos- también la ley, afirma Deckha, 
debería eliminar la figura del animal como posesión humana.

6 Sobre esta noción es sobresaliente, en el contexto costarricense, la presentación ofrecida por 
el filósofo Joseph Camacho Chacón (2024).

7 La tesis de las carencias mentales es, desde un punto de vista empírico, de difícil justificación 
como ha quedado claro en las exposiciones de Araya Salas y Osuna-Mascaró. Ello, desde luego, si 
admitimos que los sonidos que producen los colibríes son musicales desde su punto de vista. Lo 
cual nos introduce al complejo problema acerca de nuestro acceso a otras mentes y, en fin, el de 
la equivalencia subjetiva de unas u otras acciones realizadas por los otros animales. En el coloquio 
internacional (nota 1) Araya Salas presentó una ponencia titulada “Aprendizaje social, variación 
geográfica y evolución cultural en los despliegues de apareamiento de un colibrí neotropical” y 
Osuna-Mascaró presentó, por su parte, la comunicación “Flexible tool set transport in Goffin’s 
cockatoos”.

8 Remito de manera específica a Ameli Karla Espinosa López y Elizabeth Eugenia Téllez Ballesteros, 
“La sintiencia de los invertebrados de los phyla Mollusca, Arthropoda y Nematoda utilizados en 
experimentación, como argumento para vigilar su bienestar” (2023).

9 La definición de Francione de lo que es un ser sintiente resulta tan amplia que puede incluir, 
como se ha mencionado antes, a los invertebrados: “A sentient being is a being with an interest 
in continuing to live, who desires, prefers, or wants to continue to live. When a nonhuman with 
subjective and perceptual awareness sees another nonhuman engaged in some activity, the 

Azur Revista Centroamericana de Filosofía

VOL. 7, No. 13, Julio-Diciembre, 2025, 198-210

ISSN 2215-6089



209
Abolicionismo, personalización y agencia

former is aware that it is the latter, and not she, who is engaged in the activity. A sentient being 
is self- aware in that she knows that it is she, and not another, who is feeling pain and suffering. 
There is no basis for saying that only those who possess the sort of self- awareness that we 
associate with normal humans have an interest in continuing to live” (2009, págs. 10-11). Ahora 
bien, el interés en prolongar la propia vida podría hacernos incurrir en un equívoco, a saber, 
establecer una sinonimia entre prolongación y proyecto vital o entre búsqueda de bienestar 
con evitación del dolor. El aspecto conativo en los no humanos podría estar restringido a la 
protección de la vida, pero no a la producción de unas experiencias con mayores contrastes, a 
saber, la búsqueda de satisfacciones mediante el riesgo y la autodestrucción. También, desde otro 
punto de vista, aunque asociado a esta última cuestión, parecen estar excluidas las experiencias 
de debilitamiento de la voluntad dentro de la concepción de sintiencia que postula el filósofo 
estadounidense.

10 En el coloquio mencionado, el profesor Edgardo Arévalo presentó una ponencia titulada 
“Manejo y capacidad de carga de ecosistemas sujetos a visitación por ecoturistas interesados en 
la observación de fauna”, y en ella ha demostrado las complicaciones implícitas en una propuesta 
como la de Francione en la que se solicita un radical distanciamiento con los animales.

Referencias

Benatar, David. (2006). Better Never to Have Been: The Harm of Coming into Existence. Oxford: Oxford 
University Press.

Camacho Chacón, J. (2024). El problema tradicional del libre albedrío desde la perspectiva del 
incompatibilismo de la agencialidad de Helen Steward. Azur. Revista Centroamericana de 
Filosofía, 175-194.

Deckha, M. (2021). Animals as Legal Beings. Contesting Anthropocentric Legal Orders. Toronto/Buffalo/
London: University of Toronto.

Espinoza López, A. K., & Téllez Ballesteros, E. E. (2023). La sintiencia de los invertebrados de los 
phylla Mollusca, Arthropoda y Nematoda utilizados en experimentación, como argumentos 
para vigilar su bienestar. Revista de Filosofía, 96-154.

Francione, G. L. (2009). Animals as Persons. Essays on the Abolition of Animal Exploitation. New York: 
Columbia University Press.

_____. (2012). “Pets”: The Inherent Problems of Domestication” https://www.abolitionistapproach.
com/pets-the-inherent-problems-of-domestication/

Francione, G. L., & Charlton, A. (2015). Animal Rights: The Abolitionist Approach. Exempla Press.

Francione, G. L., & Charlton, A. (2017). Advocate for Animals!: An Abolitionist Vegan Book. Exempla Press.

Hume, David. (1739/1740-2009), A Treatise of Human Nature. Edited by David Fate Norton and Mary J. 

Azur Revista Centroamericana de Filosofía

VOL. 7, No. 13, Julio-Diciembre, 2025, 198-210

ISSN 2215-6089



210
Jonathan Pimentel Chacón 

Norton. Oxford: Oxford University Press.
_____. (1987 [1777]). Essays Moral, Political and Literary. Indianapolis: Liberty Fund.

Korsgaard, C. M. (2018). Fellow Creatures. Our Obligations to Other Animals. Oxford: Oxford 
University Press.

Scruton, Roger. (1996). Animal Rights and Wrongs. London: DEMOS.

Azur Revista Centroamericana de Filosofía

VOL. 7, No. 13, Julio-Diciembre, 2025, 198-210

ISSN 2215-6089


