
Esta obra está bajo una Licencia Creative Common Atribución-NoComercial-SinDerivadas 4.0 Internacional.

137

Azur Revista Centroamericana de Filosofía

VOL. 7, No. 13, Julio-Diciembre, 2025, 137-149

ISSN 2215-6089

RESUMEN
Nuestro propósito es exponer los aportes de Susan Haack a la 
lógica y epistemología. Nos interesan en particular sus ideas 
sobre las lógicas divergentes y alternativas, su relación con 
el pensamiento de Willard van Orman Quine y sus posiciones 
sobre el feminismo. En epistemología y  filosofía de la ciencia 
destacamos sus críticas a lo que considera nuevas formas de 
autoengaño.

Palabras Claves: lógica, epistemología, Quine, feminismo, 
autoengaño.

Abstract: It is our purpose in this article to present Susan 
Haack’s contributions to logic and epistemology. In particular, 
we are interested in her ideas on divergent and alternative logics, 
her relation with the thought of Willard van Orman Quine and 
her positions on feminism. In epistemology and philosophy of 
science we stress her critiques to what she considers new forms 
of self-deception.

Key words:  logic, epistemology, Quine, feminism, 
self-deception.

1.	 Trayectoria académica. 

Una de las filósofas más interesantes y destacadas en 
nuestros días es Susan Haack, profesora de filosofía y derecho 
en la Universidad de Miami en Coral Gables. Es autora de 
numerosas obras en lógica y epistemología, y se declara 
feminista aunque esté en desacuerdo con algunas de las 
posiciones más radicales de otras feministas, en particular en 
relación con la ciencia. Llama la atención la claridad con que la 
profesora Haack expone los problemas y sus opiniones sobre 
las respectivas soluciones, y la seguridad con la que defiende 
sus posiciones, así como su disposición para cuestionar mucho 
de lo dicho por autores aceptados más por autoridad o por 
moda que por convencimiento. Esto hace que sus ensayos 

Luis Camacho  
Susan Haack: de las lógicas divergentes a la epistemología

Autor/ Author 

Luis Camacho 
Universidad de Costa Rica 
 
Correo: lcn20032003@
yahoo.com 
 
Recibido: 16/01/2024 
Aprobado: 29/05/2024 
Publicado: 08/07/2025

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/.
mailto:lcn20032003%40yahoo.com?subject=
mailto:lcn20032003%40yahoo.com?subject=


138
Luis Camacho 

teóricos sobre lógica sean ejemplo de lógica en la argumentación y que sus análisis 
epistemológicos de la fundamentación de nuestras creencias a su vez están muy 
bien fundamentados. De modo que su trabajo es un ejemplo notable de lógica en la 
discusión sobre lógica, y de epistemología en su investigación epistemológica.

Nacida en 1945 en Inglaterra, se graduó en Oxford y Cambridge. En Oxford 
estudió a Platón con el profesor Gilbert Ryle y lógica con Michael Dummet. Obtuvo 
su bachillerato en filosofía con un trabajo sobre la ambigüedad bajo la supervisión 
de David Pears (este tema aparece en varias de sus obras). Su doctorado en filosofía 
fue posible gracias a una tesis dirigida por Timothy Smiley. Antes de ser profesora 
en Miami, Haack fue profesora en la Universidad de Warwick en Inglaterra. Su doble 
formación, en filosofía y derecho, se nota sobre todo en su libro Defending Science 
Within Reason (2003), donde encontramos un capítulo dedicado al tema del uso de la 
ciencia en la decisión de casos penales y civiles. La profesora Haack tiene influencias 
del pragmatismo de Charles Sanders Peirce, de quien se declara seguidora y con 
frecuencia lo cita y al que considera el filósofo más importante de Estados Unidos. 
También tiene muy en cuenta las ideas del lógico Willard van Orman Quine, uno de 
los autores más mencionados en sus obras, sobre todo en las primeras, y con el cual 
con frecuencia no está de acuerdo.

Susan Haack ha escrito gran número de artículos y libros, de los que aquí nos 
interesan su obra temprana Deviant Logic (Cambridge University Press 1974; Lógica 
Divergente, Madrid, Paraninfo, 1980) Philosophy of Logics (Cambridge University Press, 
1978; Filosofía de las lógicas, Madrid, Cátedra, 1982), y -de las obras más cercanas 
a nuestro tiempo- las siguientes: Evidence and Inquiry, Towards Reconstruction in 
Epistemology (Oxford: Blackwell, 1993), Manifesto of a Passionate Moderate (The 
University of Chicago, 1998) y Defending Science Within Reason, Between Scientism 
and Cynicism (New York:Prometheus Books, 2003). Más reciente es Poniendo a trabajar 
a la filosofía: La investigación y su lugar en la cultura (Putting Philosophy to Work: Inquiry 
and Its Place in Culture, New York:Prometheus, 2013)).

En lo que sigue nos referiremos primero a las dos obras mencionadas dedicadas 
a la lógica y luego pasamos a sus obras sobre epistemología y filosofía de la ciencia. 
Antes de terminar, examinaremos brevemente un artículo de 2016 titulado ”La 
fragmentación de la filosofía, el camino a la reintegración”, aparecido en la revista 
Elenchos, órgano de la Sociedad Filosófica de Uruguay.

2.	 Lógica

Haack dio a conocer sus principales inclinaciones y su apego al pragmatismo de 
Charles Sanders Peirce desde Lógica Divergente (Deviant Logic), traducida al español 
y publicada por la Editorial Paraninfo en 1980, edición descuidada llena de errores 
(v.g. en vez de escribir Reichenbach, siempre aparece escrito Reichembach). El tema 
en esta obra son las frecuentes propuestas para un cambio en la lógica, bien sea en 
el sentido de que tenemos que cambiar toda la estructura de nuestras inferencias 
y cambiar los cálculos de validez e invalidez, o en el sentido más restringido de 
crear lógicas particulares para resolver problemas especiales, como por ejemplo los 
resultados contraintuitivos de la física cuántica, o los problemas de la vaguedad en 

Azur Revista Centroamericana de Filosofía

VOL. 7, No. 13, Julio-Diciembre, 2025, 137-149

ISSN 2215-6089



139
Susan Haack: de las lógicas divergentes a la epistemología

el lenguaje ordinario. En el “Prefacio” la autora menciona los antecedentes de la 
aparición de lógicas no estándar, entre los que cita a Charles Sanders Peirce (1902), 
MacColl (1906), Lukasiewicz (1920) y Post (1921). La lógica derivada del intuicionismo en 
matemática, propuesta sobre todo por Brouwer y Heyting, es el tema de un capítulo, 
y al final del libro dedica otro capítulo a la propuesta de Reichenbach (1944) sobre 
una lógica para la física cuántica.

No sorprende que una de las alternativas que más le interesa a Haack sea la 
así llamada lógica cuántica, propuesta para aclarar las paradojas y dificultades 
de esa teoría de la física. La autora examina varias propuestas, que coinciden en 
introducir más de dos valores de verdad, bien sea porque incluyen un valor llamado 
“indeterminado” o porque introducen vacíos o huecos en la semántica, es decir, 
situaciones en las que la proposición podría ser verdadera o falsa pero no lo sabemos. 
Las conclusiones sobre este tema cierran la obra, y son muy sencillas: (a) Es posible 
que las dificultades de comprensión presentadas por los desarrollos de la física den 
lugar a la necesidad de cambiar la lógica con la que intentamos entender esas teorías. 
(b) El cambio de lógica no tiene por qué ser metodológicamente vicioso , es decir, 
se puede evitar el engaño de usar el cambio de lógica para apoyar una teoría que 
a su vez motiva el cambio de lógica, de modo que la lógica apoya a la teoría y la 
teoría a la lógica, sin salirse del círculo, que se vuelve irrefutable pero vicioso. (c) No 
se ha demostrado concluyentemente, sin embargo, que los desarrollos de la física 
obliguen a un cambio en la lógica, a pesar de los esfuerzos de Hans Reichenbach y 
otros autores por demostrarlo. En el cálculo lógico propuesto por dicho autor los 
enunciados contraintuitivos que expresan el comportamiento tan extraño de las 
partículas subatómicas no tienen valor veritativo. Sin embargo, considera Haack que 
Reichenbach no logra probar que su lógica resuelva los problemas de comprensión 
de la física cuántica. 

De la lectura cuidadosa de esta obra se puede inferir que conclusiones parecidas 
se pueden obtener en el caso de otras lógicas que se presentan como alternativas a 
la clásica, bien sea que se propongan como cambios globales, o parciales. En general, 
algunos de estos sistemas podrían ser alternativos a la lógica clásica en sentido fuerte, 
pero no han demostrado que lo sean. De todas las propuestas de lógica alternativa 
analizadas por Haack en este libro, ninguna le parece satisfactoria para el propósito 
que las motiva. Puesto que cada cierto tiempo han aparecido supuestas lógicas 
alternativas a la lógica clásica que luego caen en el olvido, podemos suponer que en 
el futuro aparecerán más, y que serán necesarios otros análisis parecidos a los que 
hace la autora en este libro.

Uno de los capítulos más interesantes es el que se ocupa de la vaguedad o 
ambigüedad de las proposiciones, una característica del lenguaje natural que ha 
llevado a muchos autores a proponer lógicas con más de dos valores, o con huecos 
de verdad, para resolver situaciones en las que un predicado asignado a un sujeto 
es impreciso o la asignación misma es indeterminada. En nuestra vida cotidiana 
nos encontramos con situaciones semejantes, cuando nos resulta difícil responder 
afirmativa o negativamente a una pregunta. “Llueve”, por ejemplo, es claramente 
verdadero si caen miles de gotas por metro cuadrado en un segundo, y claramente 
falso si no cae ninguna gota. Pero, ¿qué decir si apenas caen unas pocas? Un aguacero 

Azur Revista Centroamericana de Filosofía

VOL. 7, No. 13, Julio-Diciembre, 2025, 137-149

ISSN 2215-6089



140
Luis Camacho 

es una colección de gotas de agua que caen sobre un espacio determinado al mismo 
ritmo temporal, pero cada gota ciertamente no es un aguacero. ¿En qué momento 
o con qué número de gotas tenemos un aguacero? Este es un ejemplo de toda una 
serie de paradojas conocidas en lógica desde tiempos inmemoriales: si un grano 
de arena no es un montón, pero un montón de arena es una colección de granos, ¿ 
qué número de granos se requiere para tener un montón? Si la caída de un cabello 
no hace que alguien sea calvo, pero una persona calva es la que ha perdido la 
mayoría de su cabellera, ¿qué número de cabellos tienen que caer para que alguien 
se considere calvo? La pregunta que surge es: ¿Debemos entonces crear una lógica 
para proposiciones ambiguas, que parecen indeterminadas, o más bien debemos 
tratar primero de eliminar la ambigüedad? Si escogemos lo primero, tendremos 
consecuencias no deseadas, pues podría ser que con el cambio de lógica perdamos 
posibilidades . Si preferimos resolver antes el problema de la ambigüedad, nos 
encontramos con el hecho de que hay variadas maneras de hacerlo.

Un problema semejante se presenta con las proposiciones contingentes de futuro.
Ya Aristóteles, fundador de la lógica, se plantea en su obra De la interpretación,cap.9 
(18b-19a) si las proposiciones contingentes de futuro son verdaderas, y plantea el 
asunto con el ejemplo famoso de la proposición “mañana habrá una batalla naval”. 
Si esta proposición es verdadera-argumenta Aristóteles-entonces tiene que ser 
necesaria, contra la suposición de que es contingente. Aristóteles concluye que en 
este momento no es verdadera ni falsa, y solo será una u otra cosa cuando llegue 
mañana. “Mañana habrá una batalla naval” es entonces verdadera si y solo si mañana 
hay una batalla naval”. Si es así, entonces Aristóteles propugna una lógica de tres 
valores para el futuro. Obviamente hay otras soluciones para este acertijo, y la 
conclusión de Haack es semejante a la que propone en otros casos: un cambio de 
lógica para resolver un problema particular puede traer consigo un precio demasiado 
alto.

Así pues, las preguntas que motivan a Haack en esta obra son profundas:

a)	 ¿Son posibles las lógicas realmente rivales de la lógica clásica? Se entiende 
por lógica clásica la que tiene dos valores para toda proposición, verdadero 
o falso, y en la que funciona el principio de tercero excluido, es decir p v -p.

b)	 ¿ Qué quiere decir que un sistema es rival de otro?
c)	 Si es posible crear lógicas alternativas, ¿existen razones para preferir una 

sobre otras?
d)	 ¿Qué consecuencias tiene la adopción de una lógica para la teoría de la 

verdad en epistemología?

En todo caso, la discusión sobre lógicas alternativas sirve para hacer distinciones. 
Al aclarar en qué sentido una lógica pueda ser alternativa a la lógica clásica, la autora 
distingue entre los sistemas que se presentan como ampliación de la lógica estándar, 
como por ejemplo las lógicas modales, la deóntica, la de contrafácticos, la lógica 
temporal, la de preguntas y la imperativa, y aquellas que se presentan como rivales, 
que coinciden en tener más de dos valores para las proposiciones. Mientras las 
primeras son extensiones y complemento de la lógica clásica, las rivales se postulan 

Azur Revista Centroamericana de Filosofía

VOL. 7, No. 13, Julio-Diciembre, 2025, 137-149

ISSN 2215-6089



141
Susan Haack: de las lógicas divergentes a la epistemología

como alternativas. También hay que distinguir entre un cambio total y otro parcial 
de la lógica, pues una lógica que se presente como alternativa a la lógica estándar 
puede pretender sustituirla completamente o solamente en parte. Generalmente 
se presentan como solución a algún problema particular de comprensión, como por 
ejemplo la ambigüedad, la vaguedad o los resultados sorprendentes derivados de 
experimentos y observaciones científicas.

Por otra parte, la autora distingue entre realismo y pragmatismo en lógica. Según 
el primero la lógica puede ser refutada o verificada. Según el segundo, la escogencia 
de un sistema en lógica se basa en la conveniencia, no en la verdad o falsedad del 
sistema. A su vez, también considera Haack la relación entre lógica y matemáticas. 
Autores como Frege y Russell nos dicen que la lógica es más básica y sirve de 
fundamento para la matemática, mientras los intuicionistas como Brouwer y Heyting 
consideran que las matemáticas son más básicas que la lógica. El pragmatismo de 
Haack no es relativista ni meramente utilitarista, sino que tiene las dimensiones de 
mayor amplitud y profundidad que le dio su fundador, Charles Sanders Peirce, y que 
llevaron a éste a distanciarse de seguidores que simplificaron sus posiciones, como 
por ejemplo la identificación sin matices de la verdad con la utilidad. Rechaza Haack la 
idea de algunos de que la lógica no es más que una colección de cálculos abstractos 
sin ninguna interpretación, y podemos añadir que si la lógica se convierte en ese 
tipo de abstracción, no tiene nada que ver con lo que originó su aparición, cuando 
Platón en el diálogo Fedón señala la necesidad de una técnica para distinguir entre 
argumentos válidos e inválidos, del mismo modo que necesitamos algún criterio para 
distinguir entre amigos confiables y amigos que dejan de serlo. Puesto que la lógica 
tiene que ver con validez o invalidez de argumentos, y la mayoría de estos se dan en 
el lenguaje natural informal, la relación entre cálculos lógicos formales y lenguaje 
natural ha sido uno de los temas repetidos en filosofía de la lógica. La posición de 
Haack es moderada: la lógica tiene sus problemas propios y la formalización no se 
limita a simbolizar argumentos en lenguaje natural, pero tampoco los deja de lado. 
Al buscar la interpretación de cálculos formales en el lenguaje ordinario, se escogen 
fragmentos idealizados del lenguaje natural.

Susan Haack enfatiza su orientación pragmatista en esta obra, orientación que 
aparece también en libros y artículos posteriores. Los pragmatistas rechazan tanto el 
verificacionismo como el falsacionismo de Popper, tanto la idea kantiana de que la lógica 
es la forma universal, vacía e inalterable del pensamiento, como la de Frege de que la 
lógica es evidente por sí misma y no necesita fundamentación. Al proponer los criterios 
de simplicidad y economía como los principios básicos que hay que seguir en el momento 
de escoger una teoría, tanto científica como lógica, Haack se da cuenta de las objeciones 
que se le pueden hacer al pragmatismo. Una de ellas es la falta de coherencia -es decir, 
la presencia de contradicciones- la otra es que el pragmatismo no estaría a veces en 
capacidad de decidir entre dos teorías sobre la base de simplicidad y economía. Podría 
ocurrir que dos teorías diferentes puedan ser igualmente simples y económicas, o que 
haya otro criterio adicional que nos haga preferir una teoría a pesar de ser menos simple 
o económica que otra. En la historia de la ciencia encontramos la investigación que busca 
resolver un problema y descubrir cómo son las cosas, pero no es obvio que siempre la 
simplicidad y la economía sean los criterios para preferir una teoría sobre otra.

Azur Revista Centroamericana de Filosofía

VOL. 7, No. 13, Julio-Diciembre, 2025, 137-149

ISSN 2215-6089



142
Luis Camacho 

Que la lógica ocupe un lugar privilegiado dentro del conjunto de nuestras 
habilidades mentales se presupone hasta en los argumentos de Haack a favor del 
pragmatismo. Por ejemplo, cuando ella afirma que no sería posible defender dos 
teorías contradictorias, nos podemos preguntar por qué. Si la lógica no es evidente 
por sí misma -como ella afirma- entonces aceptar una contradicción podría ser 
tan permisible como rechazarla, y una lógica que tolere la contradicción no nos 
permitiría sobrevivir en un mundo en el que saber el saldo de la cuenta de ahorros, 
o de qué puerta sale un vuelo de avión, son asuntos importantes en los que no cabe 
la contradicción.

El siguiente libro sobre la lógica escrito por Susan Haack se llama Filosofía de las 
lógicas y consiste en una exposición sistematizada de los problemas que plantea el 
gran desarrollo de la lógica a partir de la segunda mitad del siglo XIX. Haack considera 
a Gottlob Frege el iniciador de esta corriente de investigación, debate y aplicación, 
aunque alguna vez menciona la obra anterior de George Boole, quien en 1847 publicó 
su Análisis matemático de la lógica, donde se muestra cómo se puede probar la validez 
o invalidez de los silogismos mediante procedimientos matemáticos. En Filosofía de las 
lógicas encontramos una amplia discusión sobre varios de los problemas que plantea 
la lógica, tales como la relación o falta de ella entre la lógica formal y el lenguaje 
ordinario, la diferencia en la interpretación de los cuantificadores, la relación entre 
proposiciones o sentencias y enunciados, la relación entre validez y verdad, etc.

En el Prefacio de Filosofía de las lógicas la autora distingue cuatro áreas principales 
en la evolución de los sistemas lógicos: (a) El desarrollo del aparato lógico estándar 
usado en los cálculos formales, tarea en la que menciona a Frege, Russell, Wittgenstein, 
Löwenheim , Henkin, Church y Goedel, y se le escapa Leibniz, quien en el siglo XVII 
desarrolló los primeros cálculos lógicos mediante aplicación de procedimientos 
matemáticos a esquemas de argumentos, mucho antes que Boole. (b) El desarrollo 
de los cálculos no estándar, como las lógicas modales de Lewis y otros, las lógicas 
plurivalentes de Lukasiewicz y Post, y la lógica intuicionista de Brouwer. (c) El estudio 
filosófico de la aplicación de estos sistemas al argumento informal, y (d) El estudio 
de los fines y capacidades de la formalización. Sobre este último punto encontramos 
tres posiciones: (a) La de los optimistas en relación con la significación filosófica de 
los lenguajes formales, como Quine y Carnap , quienes ven en la formalización lógica 
el instrumento para resolver problemas filosóficos. (b) La de los escépticos respecto 
de las pretensiones de relevancia filosófica de la lógica simbólica, como F.C. Schiller 
y Strawson, y (c) la de los reformadores, que propugnan una concepción de la lógica 
más psicológica que la reinante, como es el caso de Dewey.

 Dos son los temas filosóficos vitales que Haack encuentra en la lógica y que se 
analizan en filosofía de la lógica: la pluralidad de los sistemas lógicos y los modos 
en que los cálculos tienen que ver con la valoración de argumentos informales. En 
relación con el primer tema, la autora nos recomienda prudencia en el momento 
de proponer y utilizar lógicas suplementarias o alternativas a la lógica clásica. Aquí 
mantiene la misma posición cautelosa que muestra en Lógica Divergente. En cuanto 
al segundo tema, su recomendación es atender con cuidado a los propósitos de 
la formalización. Una separación exagerada y artificial entre cálculos formales y 
argumentos en lenguaje ordinario ha llevado a algunos autores hasta el extremo 

Azur Revista Centroamericana de Filosofía

VOL. 7, No. 13, Julio-Diciembre, 2025, 137-149

ISSN 2215-6089



143
Susan Haack: de las lógicas divergentes a la epistemología

de decir que ambas cosas no tienen ninguna relación, y que un argumento en 
lenguaje ordinario puede ser válido mientras no lo es en un cálculo formal, o al revés. 
Hasta donde conozco, Susan Haack no cae en la tentación de sostener posiciones 
tan extremas. Su idea de que los cálculos lógicos son idealizaciones del lenguaje 
ordinario hechas con propósitos específicos, nos parece notablemente sensata. Una 
de las secciones más interesantes del libro es la dedicada a distinguir entre lo que 
los medievales llamaban en latín logica utens (lógica aplicada) y logica docens (lógica 
teórica).

 El libro profundiza muchas de las ideas presentes ya en Lógica Divergente, como 
por ejemplo la negativa a considerar que la lógica es evidente por sí misma y que no 
necesita cambios. De hecho, al final de Filosofía de las lógicas hay un capítulo en el 
que se retoma el tema de las lógicas divergentes.

3.	 Epistemología. 

Pasemos ahora a los libros sobre epistemología y filosofía de la ciencia. En 1998 
Haack publicó un libro muy controversial, titulado Manifesto of a Passionate Moderate. 
Eran los años del desenfreno relativista, en los que las posiciones exageradas de 
muchos filósofos coincidían en rechazar como conservadurismo ingenuo o como 
complicidad con el poder a quienes defendieran la búsqueda de la verdad como 
objetivo de la investigación y tarea de la filosofía. Eran los años en los que la idea 
de Thomas S. Kuhn de que científicos con diferentes paradigmas viven en mundos 
diferentes llevaron a muchos a la conclusión lógica de negar la realidad objetiva, 
opinión reforzada con la idea de autores como Stephen Stich de que la verdad no es 
más que una versión de la utilidad, y que con frecuencia ni siquiera es útil. Richard 
Rorty proclamaba por aquella época que decir de una proposición que es verdadera 
equivale a darle una palmadita en la espalda, y el psicólogo Kenneth Gergen anunciaba 
que la ciencia no tiene nada que ver con los hechos. Varias feministas habían asumido 
la posición de que no existe verdad sino únicamente poder, y que las diferencias en 
posiciones científicas y filosóficas se explican por la sociología, pues la investigación 
científica no nos dará una visión desinteresada de un mundo natural con leyes ajenas 
a la voluntad humana. Esas mismas feministas, entre las que destacan Helen Longino 
y Sandra Harding, rechazaron la objetividad y universalidad de la ciencia sobre la 
base del argumento de que se trata de un producto de hombres para reforzar el 
patriarcado, como instrumentos de opresión contra las mujeres.

En la “Introducción” a este libro, la autora plantea claramente la visión que 
rechaza y critica: por una parte, todos estamos acostumbrados a investigar para 
descubrir la verdad, aunque sea en asuntos que pueden parecer triviales como el 
horario de buses y trenes o el saldo de nuestras cuentas bancarias. Podía haber 
añadido la tecnología, ya que los aparatos que nos rodean, que hacen la vida menos 
difícil, y sin los cuales difícilmente podríamos existir, funcionan o no según leyes físicas 
cognoscibles, de modo que sabemos por qué funcionan cuando funcionan y por qué 
no funcionan cuando no funcionan. Las leyes que hacen posible el funcionamiento de 
máquinas y aparatos son universales, pues operan de igual modo en cualquier lugar. Lo 
mismo ocurre en la investigación científica y matemática: los investigadores quieren 

Azur Revista Centroamericana de Filosofía

VOL. 7, No. 13, Julio-Diciembre, 2025, 137-149

ISSN 2215-6089



144
Luis Camacho 

ser los primeros en descubrir cómo son las cosas, aunque eso signifique cambiar sus 
opiniones previas y reconocer errores. Estos descubrimientos se sostienen por sus 
propios méritos, con independencia de las personas.

Sin embargo, en la década de los ochentas del siglo pasado se puso de moda, 
incluso entre filósofos de quienes uno esperaría más sensatez, la idea de que no 
existe la verdad o de que esta es relativa a las circunstancias subjetivas y la idea 
de que la investigación científica no es más que una negociación entre grupos 
con poder. A lo largo de las páginas de esta obra, Susan Haack arremete con gran 
energía y conocimiento contra las opiniones de quienes dicen que toda teoría está 
subdeterminada por los datos, de modo que para cualquier evento hay infinitud 
de teorías explicativas, así como contra quienes consideran que toda la ciencia, 
incluso la lógica y las matemáticas, están subordinadas a la sociología. La idea de 
que es la sociología la que destapa las relaciones de poder que llevan a los supuestos 
descubrimientos de la ciencia natural no ha tenido consecuencias en la actividad 
científica, entre otras razones porque sin estos descubrimientos no hubiera aparecido 
la tecnología actual, que permite a unos y otros difundir sus ideas.

En las reacciones favorables a este libro autores famosos (entre ellos Mary 
Midgely, Ruth Barcan Marcus, Alan Sokal) se refirieron a las opiniones analizadas 
por Haack y que ella califica en esta obra como sinsentido académico, tonterías 
disfrazadas de sofisticación, dogmas de moda y extremismo retórico. Susan Haack 
con frecuencia se refiere a las posturas radicales como nuevas formas de autoengaño. 
También este libro está inspirado en Charles Sanders Peirce, a quien Haack considera 
el filósofo norteamericano más importante, que presenta aquí con énfasis en textos 
de Peirce afines a otras escuelas realistas, y es una defensa de la objetividad de la 
verdad, de los logros de la ciencia, de la necesidad de investigar para conocer la verdad 
y no para reforzar los prejuicios del investigador. La autora defiende en este libro la 
honestidad intelectual, que lleva a admitir que una investigación pueda concluir en 
un camino sin salida.

Particularmente interesante es su rechazo a la idea de que cada grupo humano 
tiene una manera de pensar inconmensurable con las de otros grupos, de manera 
que se pueda hablar con propiedad de una epistemología femenina, u homosexual, 
o afroamericana. Haack rechaza la idea de que nuestra percepción esté determinada 
por el paradigma que seguimos, como si no pudiéramos poner en entredicho nuestras 
propias opiniones y revisar nuestras percepciones. Ante su mirada crítica desfilan 
muchas de las opiniones o quizá más bien ocurrencias de una época a la que siguió 
más recientemente la lucha entre distintas facciones de la izquierda, y la apropiación 
por parte de la derecha política de los pronunciamientos de autores de izquierda 
como Foucault, cuyo rechazo a las políticas públicas en tiempos de la crisis del sida 
han sido retomadas por los anti-vacunas y anti-ciencia de la extrema derecha en 
nuestros días.

Detengámonos ahora en la relación entre conocimiento y evidencia. En Evidence 
and Inquiry la autora defiende lo que llama en inglés “foundherentism” , combinación 
de las palabras “foundationalism” y “coherentism”. El término ha sido traducido 
al español como funderentismo y expresa la idea de reconocer la relevancia de la 
experiencia para la justificación empírica sin postular ninguna clase privilegiada de 

Azur Revista Centroamericana de Filosofía

VOL. 7, No. 13, Julio-Diciembre, 2025, 137-149

ISSN 2215-6089



145
Susan Haack: de las lógicas divergentes a la epistemología

opiniones o creencias. Como su nombre lo indica, toma del fundacionalismo la idea 
de que las opiniones tienen que estar basadas en o derivadas de la experiencia del 
sujeto, y toma del coherentismo la idea de que una creencia justificada tiene que 
acomodarse en un conjunto coherente de creencias. Fundamentos y coherencia son 
igualmente necesarios pero ninguno de ellos por si solo es suficiente para justificar 
nuestro conocimiento. La metáfora preferida de Haack para explicar su posición es 
el crucigrama: cada entrada del crucigrama se justifica según el significado de una 
palabra (digamos, corresponde a un hecho: la descripción que se ofrece), pero cada 
palabra tiene que encajar con otras palabras tanto horizontal como verticalmente.

Conocemos la diferencia entre una investigación cuyos resultados se reportan 
sin falsificación -aunque la motivación del investigador no tenga nada que ver con el 
progreso de la ciencia- y la que se distorsiona para que parezca confirmar lo que al 
investigador le interesa propagar como verdad, a sabiendas de que no lo es. En esto 
la ciencia no difiere de otras actividades humanas.

Según Haack, la diferencia entre evidencia o prueba empírica y falta de evidencia 
es lo que explica que finalmente las teorías y opiniones falsas desaparezcan, 
independientemente de los condicionamientos sociales. Más bien serían estos los 
que favorecen o entorpecen la búsqueda de pruebas empíricas, sin constituirlas. 
Cuando Haack escribió estas líneas estaban de moda filósofos que proclamaron a 
todos los vientos que no existen hechos, sino solo interpretaciones (Nietzsche), o 
que la ciencia no tiene nada que ver con los hechos de la realidad (Kenneth Gergens) 
, o que los científicos se encuentran encerrados en paradigmas cuyas diferencias 
son “irreconciliables” (Thomas S. Kuhn), o que lo único que muestra la prevalencia 
de una teoría es quién tiene el poder político (Sandra Harding), o que nunca existe 
paso de la ignorancia al conocimiento en la ciencia, sino únicamente paso de una 
manera de hacer ciencia a otra diferente (Thomas S. Kuhn en el discurso inaugural 
del XVII Congreso Internacional de Historia de la Ciencia, en Berkeley, 1985). Entre 
las muchas cosas dichas hasta por filósofos de quienes uno espera sabiduría está la 
idea de que lo que llamamos conocimiento es solo la ignorancia de moda, mientras 
otros nos han dicho que la verdad es solo una forma de utilidad, y que tener creencias 
verdaderas no es ninguna ventaja. No faltan quienes repiten que toda traducción es 
indeterminada, aun cuando es evidente que los contratos, manuales de operación de 
equipos delicados y procedimientos peligrosos, leyes, pronunciamientos diplomáticos 
y otros ejemplos de uso de lenguajes naturales se suelen traducir con suficiente 
precisión como para que no haya perjuicio físico o económico ( o se inicie una guerra) 
a consecuencia de una traducción defectuosa.

Este numeroso grupo de autores influyentes, entre los que se cuentan feministas 
radicales, multiculturalistas, sociólogos, críticos literarios y filósofos, niegan la 
distinción entre enunciados basados en la evidencia fáctica y enunciados sin apoyo 
en la evidencia, con la opinión de que toda investigación es una negociación entre 
poderes. Lo que llamamos evidencia para ellos no es más que una cortina para ocultar 
las operaciones del poder, la política, la negociación social o la retórica. Puesto que 
toda ciencia de acuerdo con esta visión obedece a condicionamientos sociales, la 
sociología se postula como la ciencia más importante.

En este contexto digamos algo sobre las relaciones entre Haack y Willard van 

Azur Revista Centroamericana de Filosofía

VOL. 7, No. 13, Julio-Diciembre, 2025, 137-149

ISSN 2215-6089



146
Luis Camacho 

Orman Quine, en quien se encuentran algunas de las ideas que hemos mencionado 
antes. De las numerosas referencias a Willard van Orman Quine señalemos el artículo 
de Haack titulado “The Two Faces of Quine’s Naturalism” aparecido en la revista 
Synthese 94, 1993. Aquí la autora se refiere a la idea de Quine de que la epistemología 
debería convertirse en una ciencia. El punto de vista defendido en el artículo es que, 
aunque la posición de Quine sobre la epistemología naturalizada contiene elementos 
de verdad, sin embargo está basado en una serie de confusiones y equivocaciones. 
Parafraseando la argumentación de Haack, si la epistemología debe convertirse en 
una ciencia, o bien existe ya o no existe todavía. Pero ninguna de las ciencias actuales 
tiene respuestas a las preguntas tradicionales de la epistemología, por lo que habría 
que crear una. Sin embargo, es difícil pensar en una ciencia que tenga respuestas a 
esas preguntas y no se parezca más bien a la filosofía.

Mientras la discusión de las ideas de Quine en Evidence and Inquiry se sitúa en el 
contexto de la presentación del funderentismo, en cambio en el Manifesto la lucha 
contra el irracionalismo y relativismo en epistemología es la preocupación principal. 
Hay una diferencia importante: mientras en Evidence and Inquiry las referencias a Quine 
son más frecuentes y variadas, en el Manifesto son menos numerosas y se limitan a la 
relatividad ontológica, la relatividad de la noción de verdad y la indeterminación de 
las teorías en relación con los datos, la famosa tesis de Pierre Duhem y W. V. Quine, 
según la cual los mismos datos pueden servir de evidencia para innumerables teorías 
e hipótesis pues ninguna de ellas se puede verificar o refutar conclusivamente. De 
aquí se seguiría que no podemos verificar ni refutar ninguna teoría. Esta posición, 
que no encuentra sustento en la historia de la ciencia, se suele presentar con otra 
que lleva a consecuencias igualmente relativistas, la idea de que no podemos verificar 
o refutar ninguna teoría aislada de las demás, puesto que nuestras percepciones 
funcionan en conjuntos, no separadamente.

Sin embargo, no hemos encontrado ningún pasaje en el que Quine sea incluido 
dentro de los partidarios más radicales del relativismo, pues el mismo Quine con 
frecuencia atempera la interpretación de sus ideas (1981, 24-30). Ni siquiera se apega 
demasiado a lo que se conoce en filosofía de la ciencia como la tesis Duhem-Quine, 
según la cual la evidencia empírica a favor de una teoría nunca llega a ser suficiente 
como para declararla coherente únicamente con dicha teoría, pues también podría 
ser usada para probar otras muchas teorías.

4.	 Feminismo

 Digamos ahora algo sobre el feminismo de Susan Haack. En el capítulo 7 de su 
libro Manifiesto de una moderada apasionada nos dice que ha sido feminista desde 
que tenía 12 años, cuando obtuvo la nota más alta en su primer examen de química. El 
segundo lugar lo obtuvo un muchacho, quien rechazó como injustas las calificaciones 
con el argumento de que “todo el mundo sabe que las niñas no pueden estudiar 
química”. Como epistemóloga (así se define en este libro), Haack se pregunta si 
no debería estar de acuerdo con lo que algunas feministas llaman “epistemología 
feminista” , y su respuesta es que no está de acuerdo con que existan epistemologías 
relativas al género, o a la etnia, o a cualquiera diferencia social. Según ella, en los 

Azur Revista Centroamericana de Filosofía

VOL. 7, No. 13, Julio-Diciembre, 2025, 137-149

ISSN 2215-6089



147
Susan Haack: de las lógicas divergentes a la epistemología

años en que escribía este texto, se pasó de una filosofía feminista que enfatizaba la 
humanidad común de hombres y mujeres, enfocada en la justicia y la oportunidad, 
preocupada y activa en asuntos sociales y políticos, a otro proyecto muy diferente, 
un feminismo imperialista y ambicioso, que recalca el “punto de vista de las mujeres” 
y que busca relevancia revolucionaria en todas las áreas de filosofía y de las ciencias 
sociales, y persigue con saña a quienes considera que se apartan de la ortodoxia. El 
panorama le parece confuso, pues entre las feministas de esta nueva generación 
encontramos una gran variedad de perspectivas, desde las que proclaman que el 
conocimiento debe ser generado únicamente por mujeres, hasta las que intentan 
adaptar algunas de las escuelas filosóficas a una perspectiva de género. Si nos 
limitamos a la epistemología, la idea de una epistemología reducida a un grupo de 
personas para las que sería válida con exclusión de otros grupos, que a su vez tendrían 
sus propias epistemologías, haría imposible el avance del conocimiento científico 
y la comunicación entre personas de diferentes lenguajes y culturas. Esto da lugar 
obviamente a contradicciones que no se intenta resolver, y con las que más bien se 
busca convivir. En particular analiza la obra titulada Women’s Way of Knowing de 
Mary Field Belenky, Blythe McVicker Clinchy, Nancy Rule Goldenberger y Gill McGill 
Tarule, que se supone se basa en evidencia empírica obtenida mediante encuestas. 
Sin embargo, las encuestas ya estaban prejuiciadas a favor de la posición según la 
cual las mujeres conocen de manera diferente a los hombres, pues a las mujeres 
entrevistadas se les decía de antemano que las preguntas iban dirigidas a descubrir 
las maneras de conocer propias, diferentes y exclusivas de las mujeres. Como señala 
Haack respecto de la lógica, muchas de las objeciones en contra de la lógica clásica 
hechas por las feministas radicales ya habían sido hechas por autores que propusieron 
nuevos cálculos como los de la lógica modal o propuestas de lógicas alternativas. 
Por lo demás, los resultados de la aplicación de la epistemología feminista a la 
investigación científica no han sido diferentes a los que se hubieran obtenido con 
una epistemología común a todos los seres humanos.

Sobre la fragmentación de la filosofía: en el artículo de 2016 “La fragmentación 
de la filosofía, el camino a la reintegración” la autora se queja de que la filosofía en 
Estados Unidos y en el Reino Unido se haya vuelto exageradamente escolástica y 
entiende por esto la actividad de exagerada especialización y trivialidad. Mientras 
los medievales supuestamente se preguntaban cuántos ángeles caben en la punta 
de un alfiler, los analíticos de nuestros días están obsesionados con preguntas acerca 
de otras cuestiones igualmente alejadas de los problemas reales. Nos interesa este 
artículo porque ofrece una descripción resumida de las posiciones de la autora al 
detallar su respuesta a la pregunta “¿Sobre qué trabaja Ud.?” que alguien le hace en 
una reunión. Su respuesta se puede resumir así: la epistemología funderentista le 
hizo pensar acerca de la prueba con respecto a las afirmaciones científicas, las cuales 
a su vez la condujeron a la explicación sentido-común-crítica de la prueba científica 
y la investigación científica y a su explicación Realista Inocente de sus fundamentos 
metafísicos, de donde pasa a cuestiones sobre la prueba legal general, y acerca del 
esfuerzo jurídico por domesticar el testimonio científico, y de ahí a cuestiones acerca 
de la evolución de los sistemas legales.

En este artículo la autora nos muestra cómo el trabajo filosófico puede ser útil 

Azur Revista Centroamericana de Filosofía

VOL. 7, No. 13, Julio-Diciembre, 2025, 137-149

ISSN 2215-6089



148
Luis Camacho 

para campos vecinos, y lo ilustra con el ejemplo de cómo la epistemología puede 
ayudar a entender la prueba legal en un juicio como grados de justificación de 
creencias en vez de probabilidades matemáticas.

5.	 Conclusión

La amplitud, rigor, profundidad y originalidad de los trabajos de Susan Haack 
en lógica y epistemología justifican su destacada posición en el panorama filosófico 
contemporáneo. Esperamos que nuestra exposición general sea una invitación a 
trabajos más especializados sobre su pensamiento. Al terminar, queremos agradecer 
a Susan Haack su lucha por la racionalidad en un campo como la filosofía, que a veces 
se ha visto comprometido con la tentación a seguir la moda sin preguntarse antes 
por los fundamentos y las pruebas.

Referencias

Belenky,M.F., Clinchy,B.M., Goldenberger,M.R., y Tarule,G.M. (1986). Women’s Way of Knowing. New 
York: Basic Books.

Boole,G. (1979). El Análisis matemático de la lógica. Madrid: Cátedra.

Gergen,K. (1988). Feminist Critique of Science and the Challenge of Social Epistemology. En Gergen, 
M. (ed.). Feminist Thought and the Structure of Knowledge. New York: University Press.

Haack,S. (1974). Deviant Logic. Cambridge: Cambridge University Press

Haack,S.(1980). Lógica Divergente. Madrid, Paraninfo.

Haack,S.(1978). Philosophy of Logics. Cambridge: Cambridge University Press.

Haack,S. (1982). Filosofía de las lógicas. Madrid, Cátedra.

Haack,S.(1993). Evidence and Inquiry, Towards Reconstruction in Epistemology. Oxford, Blackwell.

Haack,S. (1998). Manifesto of a Passionate Moderate. Chicago: The University of Chicago.

Haack, S. (2003.). Defending Science Within Reason, Between Scientism and Cynicism. New York: 
Prometheus Books.

Haack, S.(2013). Putting Philosophy to Work: Inquiry and Its Place in Culture. New York: Prometheus 
Books.

Haack, S. (2016). La fragmentación de la filosofía, el camino a la reintegración, en Elenchos (Uruguay), 
I,1, 7-48.

Azur Revista Centroamericana de Filosofía

VOL. 7, No. 13, Julio-Diciembre, 2025, 137-149

ISSN 2215-6089



149
Susan Haack: de las lógicas divergentes a la epistemología

Harding, S.(1992). Whose Science? Whose Knowledge? Social Research, 59,3, 567-87.

Kuhn,T. (1962). The Structure of Scientific Revolutions. Cambridge: University of Chicago Press.

Lukasiewicz, J. (1920). On 3-Valued Logic, en Mc.Call, Polish Logic. O.U.P.

Longino, H. (1990). Science and Social Knowledge. Princeton University Press.

McColl, H.(1906). Symbolic Logic and Its Applications. Longmans, Green.

Peirce, C.S. (1902 .) Minute Logic, en Collected Papers, Harvard University Press.

Post, E. (1921). Introduction to the general theory of elementary propositions, en American Journal 
of Mathematics, 43.

Quine,W.van O. (1981). Theories and Things. Cambridge-London: Belknap Press.

Reichenbach, H. (1944). Philosophical Foundations of Quantum Mechanics. California University Press. 

Azur Revista Centroamericana de Filosofía

VOL. 7, No. 13, Julio-Diciembre, 2025, 137-149

ISSN 2215-6089


